

Тем, что эта книга дошла до Вас, мы обязаны в первую очередь библиотекарям, которые долгие годы бережно хранили её. Сотрудники Google оцифровали её в рамках проекта, цель которого – сделать книги со всего мира доступными через Интернет.

Эта книга находится в общественном достоянии. В общих чертах, юридически, книга передаётся в общественное достояние, когда истекает срок действия имущественных авторских прав на неё, а также если правообладатель сам передал её в общественное достояние или не заявил на неё авторских прав. Такие книги — это ключ к прошлому, к сокровищам нашей истории и культуры, и к знаниям, которые зачастую нигде больше не найдёшь.

В этой цифровой копии мы оставили без изменений все рукописные пометки, которые были в оригинальном издании. Пускай они будут напоминанием о всех тех руках, через которые прошла эта книга – автора, издателя, библиотекаря и предыдущих читателей – чтобы наконец попасть в Ваши.

#### Правила пользования

Мы гордимся нашим сотрудничеством с библиотеками, в рамках которого мы оцифровываем книги в общественном достоянии и делаем их доступными для всех. Эти книги принадлежат всему человечеству, а мы — лишь их хранители. Тем не менее, оцифровка книг и поддержка этого проекта стоят немало, и поэтому, чтобы и в дальнейшем предоставлять этот ресурс, мы предприняли некоторые меры, чтобы предотвратить коммерческое использование этих книг. Одна из них — это технические ограничения на автоматические запросы.

Мы также просим Вас:

- **Не использовать файлы в коммерческих целях.** Мы разработали программу Поиска по книгам Google для всех пользователей, поэтому, пожалуйста, используйте эти файлы только в личных, некоммерческих целях.
- **Не отправлять автоматические запросы.** Не отправляйте в систему Google автоматические запросы любого рода. Если Вам требуется доступ к большим объёмам текстов для исследований в области машинного перевода, оптического распознавания текста, или в других похожих целях, свяжитесь с нами. Для этих целей мы настоятельно рекомендуем использовать исключительно материалы в общественном достоянии.
- **Не удалять логотипы и другие атрибуты Google из файлов.** Изображения в каждом файле помечены логотипами Google для того, чтобы рассказать читателям о нашем проекте и помочь им найти дополнительные материалы. Не удаляйте их.
- Соблюдать законы Вашей и других стран. В конечном итоге, именно Вы несёте полную ответственность за Ваши действия поэтому, пожалуйста, убедитесь, что Вы не нарушаете соответствующие законы Вашей или других стран. Имейте в виду, что даже если книга более не находится под защитой авторских прав в США, то это ещё совсем не значит, что её можно распространять в других странах. К сожалению, законодательство в сфере интеллектуальной собственности очень разнообразно, и не существует универсального способа определить, как разрешено использовать книгу в конкретной стране. Не рассчитывайте на то, что если книга появилась в поиске по книгам Google, то её можно использовать где и как угодно. Наказание за нарушение авторских прав может оказаться очень серьёзным.

### О программе

Наша миссия – организовать информацию во всём мире и сделать её доступной и полезной для всех. Поиск по книгам Google помогает пользователям найти книги со всего света, а авторам и издателям – новых читателей. Чтобы произвести поиск по этой книге в полнотекстовом режиме, откройте страницу http://books.google.com.





# RPATCHOE GAORO.

1898.

**№** 5.

Май.

# СОДЕРЖАНІЕ

|                                                                                                            | Orpan.       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| 1. Разсмотръніе изданной поповцами австрійскаго                                                            |              |
| согласія книги: "Разборъ отвѣтовъ на сто                                                                   |              |
| пять вопросовъ". Е. Антонова (продолж.).                                                                   | 5 <b>7</b> 7 |
| п. Исторія бълокриницкаго священства (продолж.).                                                           |              |
| <ul> <li>воспоминанія о жизни въ старообрядчествъ и обращеніи въ православіе. С. Фролова (окон-</li> </ul> |              |
| чаніе)                                                                                                     | 651          |
| расколомъ                                                                                                  | 682          |
| v. Лѣтопись происходящихъ въ расколѣ событій.<br>vi. Переписка раскольническихъ дѣятелей (про-             | 690          |
| должение)                                                                                                  | 701          |
| Приложеніе: Матеріалы для исторіи Бѣло-<br>криницкой іерархіи. л. 15.                                      |              |

Продолжается подписка на "Братское Слово" 1898 г. См. на послъдней страницъ обертки.





#### MOCKBA.

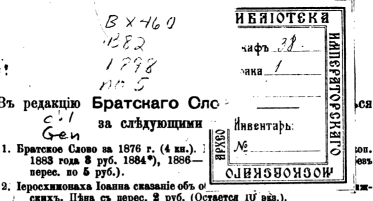
Типограія Г. Лисснера и А. Гешеля, прикин Э. Лисснера и Ю. Романа.

Воздвиженка, Крестовоздвиженскій пер., д. Лисснера. 1898.









скихъ. Цвна съ перес. 2 руб. (Остается 10 экз.).

73%. Сказаніе о миссіонерских трудахъ Питирина, архіспископа Нижегородскаго. Цана съ перес. 50 коп.

Сказаніе о московскомъ поповщинскомъ соборъ 1779—1780 гг. Цена перес. 50 коп.

Протојерея Алексви Иродјонова сочиненія о расколь, Вип. 1-й, цвиа съ перес. 1 руб. 15 коп. Вып. 3-й, прив 1 р. 15 к. съ перес. (За оба выпуска вывств 2 р. съ перес.) \*\*).

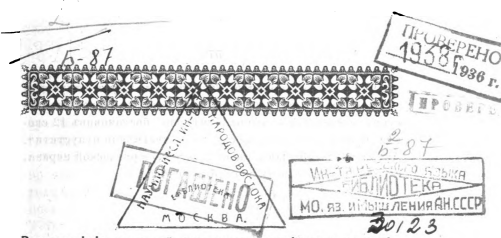
6. Бывшаго безпоповца Григорія Яковлева Изв'ященіе праведное о расколь безпоповщины. Съ приложеніями. Ціна съ перес. 75 коп.

Окружное Посланіе, съ приложеніемъ Устава и Омышленія и порт-ретомъ Ксеноса. Цзна съ перес. 85 коп.

- 8. Исторія Бълокринициаго священства. Изд. 2. Ц. безь перес. 1 р. 50 к.
- 9. Богословіе Павла Вълокриницкаго. Ціна съ перес. 35 коп.
- 🕯 10. Переписка раскольническихъ дъятелей. Выпускъ 1-й. Письма Павла Въловриницкато, Амвросія и др. Цъна съ перес. 1 руб. 15 коп. Вмиускъ 2-й. Письма Аркадія Славскато и Ксеноса. Цъна съ пересылкою 1 руб. 40 коп.
  - 11. **Л**ътопись раскола за 1876 1879 гг. Цена съ перес. 30 коп.
  - 12. Лътопись происходящихъ въ расколъ событій:
    - За 1886 г. Цівна съ перес. 60 к. || За 1892 г. Пъна съ перес. 60 к. 85 > 1893 > > 1887 > > 60 s > 1888 > 60 > 1894 > 60 > 3 60 > 60 > 1889 > 1895 > 1890 » 60 > 60 > 1896 » 1891 > 50 » 50 > 1897 >
  - 13. Справедино ли глаголемые старообрядцы приводять во свидётельство о двуперстів Тихвинскую икону Пр. Богородицы. Ціна съ перес. 20 коп.
  - 14. Аркадій, архісп. Перискій и Петрозаводскій, и яткоторыя его сочиненія противъ раскола. Вып. 2-й. Ціна съ перес. 2 руб. 20 коп. Вып. 3-й. Цена съ перес. 1 руб. 15 коп. За оба вып. виесте — съ перес. 8 р. \*\*\*).
  - 15. Раскольническій лжеучитель Швецовъ передъ судомъ одного изъ своихъ собственныхъ епископовъ. (Сочиненіе Пафнутія Казанскаго). Цвиа съ перес. 80 коп.
  - 16. Двадцатипятильтіе присоединенія въ церкви раскольническихъ епископовъ. Цана съ перес. 50 коп.
  - 17. Изъ исторіи Рогомскаго Кладбища. Ціна съ перес. 60 коп.

- \*\*) 2-го вип. въ продаже не имеется.
- \*\*\*) 1-го вып. въ продаже не имется.

<sup>\*)</sup> Братскаго Сдова за 1885 г. въ продаже не имеется.



Разсмотръніе изданной поповцами австрійскаго согласія книги: "Разборъ отвътовъ на сто пять вопросовъ"1).

Тексть раскольнической книги:

Чувствуя слабость своихъ свидътельствъ и не имъя возможности найти сильнъйшихъ въ доказательство древности триперстія и тъмъ оправдать свою церковь въ принятіи ею этого новшества, Антоновъ начинаетъ оправдывать ее другимъ способомъ, начинаетъ доказывать, что обрядовыя преданія церковная власть (только одна новообрядческая, конечно) можетъ измънять<sup>2</sup>). Въ подтвержденіе этой мысли онъ указалъ на 12 и 19 правила Лаодивійскаго собора: "бяху въ древнихъ нъціи обычаи, въ церквахъ бываеміи, отъ нихже убо временемъ ови забвени быша, иніи отнюдь престаша, другія же правила отсъкоща". И наконецъ говоритъ: "что даже и апостольскія преданія (какого-то) недогматическаго характера и содержанія в церковію отмънялись и измънялись, какъ на-

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше, стр. 344.

<sup>2)</sup> Но въдь у Е. А. Антонова представлены примъры и доказательства, что такъ дъйствовала православная церковь даже временъ вселенскихъ соборовъ. Такъ ужели и она есть церковь "новообрядческая"? Ясно, что г-да Швецовы, Усовы и Бриліантовы не щадятъ въ своихъ насившкахъ и древлеправославную церковь. *Ред*.

<sup>3)</sup> Такъ ужели по мнёнію Усова съ комп. апостольское правило, чтобы епископы жили съ женами, имёеть догматическій характеръ и шестой вселенскій соборь отмёниль то, что составляеть догмать вёры? Ped.

примъръ пятое правило Св. Апостолъ: "не отпустити жены епископу подъ видомъ благочестія", церковь на шестомъ вселенскомъ соборъ отмънила, постановивъ 12 своимъ правиломъ "епископамъ женъ неотмънно отпустити". Антоновъ, по обычаю апологетовъ новообрядческой церкви, ограничиваетъ власть и свободу церкви.

#### Разсмотръніе.

Никакой слабости въ доказательствахъ того, что церковь нимало не погръщаеть, употребляя троеперсте, я не "чувствовалъ" и не "чувствую", ибо имълъ и имъю на то положительныя святоотеческія свидетельства, которыя и привель; оправдывать православіе церкви содержаніемъ такой, а не иной формы перстосложенія у меня и въ мысли не было, ибо я знаю, что православіе церкви свидътельствуется неизмъннымъ содержаніемъ догматовъ православной въры, а не содержаніемъ того, или иного вида перстосложенія. До такого неразумія я не могь дойти, чтобы содержаніемъ двуперстія, или троеперстія опредёлять православіе, или неправославіе церкви, какъ это делають мои обвинители. Я указаль примъры, изъ которыхъ видно, что древняя церковь, по обстоятельствамъ времени, исправляла и отмъняла нъкоторыя изъ содержавшихся обрядовыхъ преданій и обычаевъ, — и сділаль это, желая доказать моимъ противникамъ, что если бы троеперстіе составляло даже и новшество, введенное русскою церковію при патріархъ Никонъ, и тогда церковь, принявшая его, не можетъ за сіе подлежать осужденію. Примъры эти и свидътельства я заимствовалъ изъ святоотеческого писанія. Нъкоторые изъ нихъ мои противники сами привели здъсь, въ обличение себъ, а другие вовсе опустили. Опущенные ими, какъ имъющіе въ настоящемъ вопросв важность, я нахожу нужнымъ даже повторить: У меня говорится: "Влаженный Симеонъ Солунскій пишетъ, что прежде совершался чинъ пъсненной вечерни, но нынъ, говоритъ, по нерадънію,

онъ оставленъ; а его должны бы соблюдать въ соборныхъ церквахъ, или всегда, или по временамъ, чтобы древнее преданіе оставалось неприкосновеннымъ (гл. 321 по изд. гражд. печ.). "Прежде на пъсненной утрени", свидътельствуеть тоть же блаженный отець, , не пвли каноны, но по пятьдесятомъ псадмв и по малой ектеніи тотчась читали хвалите; а теперь уже после каноновъ читаются эксапостиларіи, потомъ мадая ектенія и тотчасъ: хвалите" (гл. 316). И у насъ въ русской церкви, при патріархв Филареть, совершался въ Москвъ, въ Успенскомъ соборъ, чинъ пещнаго дъйствія, еще чинъ дъйства въ недълю Ваій, и чинъ дъйства страшнаго суда; но потомъ всъ эти чины вышли изъ употребленія и самими именуемыми пастырями старообрядцевъ не только не совершаются, но едва ли они и знають, что такого рода чины нъкогда существовали въ древлероссійской церкви, которой считають себя неуклонными последователями. О канонахъ и церковныхъ прсняхъ, крир и когда они оставлялись и вводились вр богослужебный чинъ, старообрядцы могуть сами прочесть въ внигъ о въръ". Вотъ какія свидътельства привель я кромъ упомянутыхъ и моими противниками. Изъ нихъ ясно открывается, что святая церковь сама составляла чины богослуженій и устанавливала богослужебные обряды, сама вводила ихъ въ употребление и, когда находила нужнымъ, измъняла, дополняла, исправляла, или и вовсе отмъняла. Такое право церкви измънять на лучшее то, измъненіемъ чего не измъняется самая въра, всегда ей принадлежало, принадлежить и будеть принадлежать. Церковь "никогда же старвется, но присно юнветь" (Марг. л. 525 об.), "не подлежить времени тлвнія, зане благодать Св. Духа присно въ ней действуетъ" (Книга о вере л. 16). Этимъ неотъемлемымъ правомъ своимъ церковь побъдоносно отражаетъ всъ раскольническія на нее обвиненія за совершенное при патріархв Никонв исправленіе нъкоторыхъ обрядовыхъ преданій, и апологеты ея никогда не могутъ стать въ затруднительное положение, въ ка-

комъ представляютъ ихъ себъ мои противники. Вотъ почему на это право церкви измънять обряды, сохраняя неизмвинымъ догматы православія, указаль и я, представивъ и доказательства, чтобы опровергнуть раскольническую влевету на церковь, будто она, замънивъ двуперстіе троеперстіемъ, впала въ ересь и учинила противозаконное дело. Любопытиве и страниве всего, что мои противники утверждають, будто мы, признавая за церковію право измінять на дучшее чины и обряды, этимъограничиваемъ власть и свободу церкви. "Антоновъ, -говорять они, - по обычаю апологетовъ новообрядческой церкви, ограничивает власть и свободу церкви, чтобы оправдать заблужденія своей учащей церкви". Но вто же не видитъ, что напротивъ сами мои обвинители, по обычаюпрочихъ старообрядцевъ, ограничиваютъ власть и свободу церкви, чтобы оправдать заблужденія своихъ собратій, отдъляющихся отъ православной церкви единственно изъ-за обрядовыхъ преданій, т.-е. отнимають у нея всегда присущее ей право свободнаго дъйствованія относительно обрядовыхъ предавій? Сами ограничиваютъ власть и свободу церкви, а обвиняють въ томъ меня! "Это значить (скажемъ ихъ собственными словами) съ больной головы, да на здоровую".

# Текстъ раскольнической книги:

Церковь имфетъ право и обязана отмънять не только "обрядовыя преданія", или преданія "недогматическаго характера", какъ называетъ ихъ Антоновъ, но и самые такъ называемые догматы, если они противоръчатъ слову Божію, таковы были всъ еретическіе догматы (большая часть которыхъ появилась въ средъ церкви), отвергнутые церковію на соборахъ и не на соборахъ 1). Если бы церковь

<sup>1)</sup> Что хотъли сказать раскольническіе писатели этой фразой: "большая часть (еретическихъ догматовъ) появилась въ средѣ церкви"? Не только большая часть ересей, но и всѣ ереси появлялись въцеркви, измышлялись и проповъдывались лицами, принадлежавшимы

не имъла права отмънять догматы, она и не отмъняла бы ихъ. Но у новообрядцевъ, какъ видно, догматъ, хотя бы онъ былъ прямо еретическій, никто не можетъ отмънять, а не догматъ, хотя бы онъ былъ истинно православный, ихъ учащая церковь можетъ изминять, какъ ей захочется и отмънять, когда ей вздумается 1). Такъ она не можетъ отминить своего прямо еретического догмата о непогришимости іерархіи, а истинно-православныя преданія отвергла во времена Никона, и не только не раскаявается въ этомъ своемъ заблуждении, но и на будущее время объщается такъ поступать, проповъдуя, что церковь (учащая, конечно) имветъ право измвнять и отмвнять всв преданія, даже "апостольскія не догматического характера". Мы, старообрядцы, не признаемъ такого права не только за отдъльными епископами, но и за соборами: никому не дано право отвергать православное и принимать еретическое, истина Господня пребываеть во въки (псал. 116). Ученіе и преданія церкви, какъ преподанныя самимъ Господомъ непосредственно и посредственно, есть истина положительная, данная на всв времена, и для всвхъ обязательная. Изминять и отминять ее по своему произволу не имветъ права не только учащая, а хоть разучащая

къ церкви, и потомъ церковію, т.-е. соборами ея пастырей, были осуждаемы, а пропов'ядники ихъ были отлучаемы отъ церкви. Такъ и расколъ, возбужденный Аввакумомъ, Лазаремъ и ихъ единомышленниками, явился въ церкви же, а потомъ церковію на собор'в 1667 г. осужденъ, и пропов'ядники его преданы отлученію, подъ которымъ досел'в состоять и всё ихъ посл'ядователи, и будуть состоять, дондеже вразумятся и обратятся съ покаяніемъ къ церкви. Ред.

<sup>1)</sup> Софисть, водившій перомъ г-на Усова, притворяется, будто не знаеть, какіе догматы признаются неизміняемыми и неотміняемыми. Есть, конечно, и еретическіе догматы, противные догматамь православія, которые потому церковію и отвергнуты; но когда говорять о неизміняемости и неотміняемости догматовъ, то, понятно, разумінють догматы православія, пли, что тоже, согласные ученію слова Божія. Непростительно и грішно, г-да старообрядческіе писатели и г-да руководители сихъ писателей, прибінть къ такой грубой и явной софистикі, чтобы только какъ-нибудь побіндить защитниковъ церкви. Ред.

церковь 1), отміняли и изміняли православныя преданія только еретики, отъ чего именно они и становились еретиками. Отмінять и измінять можеть всякь, но толькото, что противно слову Божію и ученію св. отець, хотя бы это были и догматы віры. Противь не-православнаго догмата моновелитовь первый возсталь простой, неиміній ни священства, ни какого бы то ни было сана церковнаго монахь Софроній (Аксак. "дух. не угаш"). Православные же догматы и преданія никто не имінть права измінять и отмінять.

# Разсмотрпніе.

Противники мои смъшиваютъ существенное съ несущественнымъ, обряды съ догматами въры, тогда какъ необходимо нужно различать содержимые церковію догматы въры и богослужебные обряды. Догмалы въры суть богооткровенныя истины, содержащіяся въ словъ Божіемъ; обряды же суть установленія церковныя, употребляемыя для вившняго выраженія сихъ истинъ. Церковь въ началь своего бытія приняла отъ своего Божественваго Основателя и святыхъ Его Апостоловъ истинное ученіе вёры во всей его полнотъ и чистотъ; а богослужебные чины, обычаи и обряды въ церкви совершенствовались въками. Истина по существу своему едина и неизмънна; внъшнія же ея выраженія многочисленны и разнообразвы. Такъ напр. истинную въру во Святую Троицу и Единаго отъ Троицы — Сына Божія въ двухъ естествахъ, божествъ и человъчествъ, православные исповъдывали и исповъдуютъ тремя и двумя перстами въ крестномъ знаменіи, тремя и двумя свёчами, коими православные архіерен во

<sup>1)</sup> Церковь "разучащая!" Но вёдь это есть глумленіе надъ священнымъ, свойственное именно раскольническимъ писателямъ вынёшняго времени! Постыдились бы они хоть Андрея Девисова и другихъ своихъ предшественниковъ, никогда не прибёгавшихъ къ подобнаго рода глумленіямъ. Ред.

время богослуженій освинють народь; св. Паисій "тремя содвянными въ кошницв ушесы" (ушками) и св. великомученица Варвара "тремя окнами въ бани" исповъдывали Святую Троицу (зри ихъ житія въ Четь-Минеи 15 Іюня и 5 дек.). Для кого же не понятно, что иное есть догматъ Св. Троицы и иное — образованіе сего догмата, употребляемое церковію и даже отдвльными лицами въ церкви, какъ здвсь св. Паисій и великомученица Варвара?

Мои возражатели говорять: "У новообрядцевъ, какъ видно, догматъ, хотя бы онъ былъ прямо еретическій, никто не можетъ отмънять, а не догматъ, хотя бы онъ былъ истинно православный, ихъ учащая церковь можетъ измънять, какъ ей захочется, и отмънять, когда ей вздумается. Такъ она не можетъ отмънить своего прямо еретическаго догмата о непогръщимости іерархіи".

Но гдъ же они видъли въ православной церкви ученіе, коимъ бы запрещалось "отмънять" противные слову Божію догматы? И какой еретическій догмать она сохранила и сохраняетъ? Ясно, что на православную дерковь мои возражатели возводять наглую клевету. Правда, они указали на содержимое церковію ученіе о непогръшимости въ въръ всей богоучрежденной јерархіи, какъ на догматъ, по ихъ мевнію еретическій; но это есть православный догмать, а отнюдь не еретическій. Напротивъ, проповъдуемый самими моими обвинителями догмать о погръщности въ въръ всей богоучрежденной іерархіи и о возможности существованія истинной церкви Христовой безъ православной іерархіи, есть догмать несомнівню еретическій, именно лютеранскій, какъ мы уже показали это. Православная церковь и объ обрядовыхъ преданіяхъ не содержить такой проповёди, какую навязывають ей мои обвинители, то-есть что будто бы она можеть безъ потребности, а "когда вздумается" отмънять ихъ; и уже прямо влевещуть на нее, утверждая, что будто бы она "объщается на будущее время отмънять всъ преданія, даже апостольскія". Оружіе клеветы есть обычное оружіе

противниковъ истины и защитниковъ лжи, каковыми постоянно являютъ себя мои возражатели.

Далве они говорять: "Мы не признаемъ такого права отвергать православное и принимать еретическое. Истина Господня пребываеть во въки (псал. 116); учене и преанія церкви Христовой объ истинахъ въры есть истина положительная, данная на всъ времена и для всъхъ обязательные".

Это сказано справедливо. Самъ Христосъ засвидътельствоваль о неизмънности своихъ словесъ: небо и земля прейдута, а словеса моя не прейдута (Марк. зач. 62). И святая церковь, подъ страхомъ проклятія, запрещаетъ прибавлять что либо къ возвъщеннымъ въ словъ Божіемъ истинамъ въры, или убавлять что отъ нихъ: "аще ктолибо не содержитъ и не пріемлетъ догматовъ благочестія, и не тако мыслитъ и проповъдуетъ, но покушается идти противу оныхъ: тотъ да будетъ анавема, по опредъленію, прежде поставленному святыми и блаженными отцами, и отъ сословія христіанскаго, яко чуждый, да будетъ изключенъ и изверженъ, ибо мы слобразно съ тъмъ, что опредълено прежде, совершенно ръшили, ниже прибавляти что-либо, ниже убавляти, и не могли ни коимъ образомъ" (см. пр. шест. всел. соб.).

"Отивняли и изміняли православныя преданія (преподанныя самимъ Господомъ непосредственно и посредственно) только еретики, отъ чего они именно и становились еретиками", — говорять далве мои возражатели.

И это сказали они справедливо; но, противъ собственнаго желанія, сказали въ обличеніе самихъ себя и своей глаголемой церкви, а не церкви православной, какъ имъ было желательно. Ибо церковь православная ничего, преданнаго Господомъ непосредственно или посредственно, не отмънила и не измънила; а ихъ именуемая церковь отвергла возвъщенную самимъ Господомъ истину о неодолънномъ пребываніи созданной Имъ церкви въ томъ самомъ видъ и устройствъ, въ какомъ Онъ первоначально

совдаль ее, т.-е. съ трехчинною іерархіею и седмію таинствами: созижду церковь Мою, и врата адова не одо*апюта ей* (Мат. зач. 67); отвергла и возвъщенную самимъ Господомъ истину о всегдашнемъ пребывани Его съ Апостодами и ихъ преемниками — епископами: се Азъ съ вами есмь во вся дни до скончанія впка, о чемъ въ Книгв о въръ читаемъ: "имже (епископамъ) и спребывати даже до скончанія въка (Господь) обътованіе сотвори, и по своему неложному обътованію благодатно избираеть себъ людей достойныхъ, и поставляетъ и освящаетъ рукоположеніемъ чина духовнаго чрезъ патріархи, архіспископы и епископы" (листь 59). А мои возражатели утверждають, что якобы церковь Христова можеть лишиться православной іерархіи, можеть существовать безъ православных в епископовъ, какъ дъйствительно и существовала ихъ именуемая церковь, которую несправедливо признають церковію Христовою. Итакъ, именуемая церковь старообрядцевъ очевидно отмънила самимъ Господомъ непосредственно преданныя истины. А такъ накъ, по признанію самихъ возражателей моихъ, это свойственно только еретикамъ, то и должны они признать самихъ себя еретиками, а защищаемую ими церковь старообрядцевъ еретическою.

А между тъмъ они тщатся обвинить въ еретичествъ православную церковь, и именно за то, что она усвояетъ себъ право по потребности измънять обряды, при чемъ съ торжественностію говорить: "мы, старообрядцы, не признаемъ такого права не только за отдъльными епископами, но и за соборами".

Не важно то, что признають старообрядцы и чего не признають; важно то, что признавала и признаеть святая церковь. А она, какъ мы уже видъли, всегда признавала за собою право установлять чины богослужения и соединенные съ ними обряды, по потребностямъ времени; этимъ правомъ пользовались даже частные ея пастыри. Противники мои, конечно, не ръшатся отрицать право-

славность литургін, преданной св. Апостоломъ Іаковомъ, братомъ Господнимъ, о которомъ въ Книгъ о въръ свидътельствуется, что онъ "отъ Христа научився, литургію написа, и предаде церкви" (л. 107); то же свидътельствуетъ и толкователь священныхъ правилъ Валсамонъ (зри его толк. на 32 пр. шестаго всел. соб.). Но эту преданную св. Апостоломъ по "наученію отъ Христа" литургію святые вселенскіе учители Василій Великій и Іоаннъ Златоустъ сократили, по причинъ долговременнаго ея продолженія, снисходя слабости человіческой, какъ о томъ пишется въ Прологь 23 октября: "кратчайшую литургію потомъ сотвори Великій Василій, и по сихъ божественный Здатоусть человъческія ради немощи". Но и дитургіи сихъ святелей не остались навсегда въ своемъ первоначальномъ видъ, а съ теченіемъ времени добавлялись нъкоторыми молитвами, пъснопъніями и обрядами. Такъ, напримъръ, воспъваемая теперь на литургіи возвышенная пъснь: "Единородный Сыне и Слове Божій" есть твореніе царя Іустиніана, который составиль ее въ опроверженіе несторіанской ереси спустя долгое время по смерти означенныхъ святителей: "на шестомъ же соборъ, - говорится въ Книгъ о въръ, - Густиніанъ сотвори гимну Единородный Сыне" (л. 136). Съ того же времени, по свидътельству Георгія Кедрина (см. 9 літо царств. Іустиніанова), подучила начало и пъснь херувимская. Вотъ что пишетъ еще древній историкъ Созоменъ о возникновеніи при св. Златоуств врестныхъ ходовъ: "Такъ какъ приверженцы аріанской ереси, со времени царствованія Өеодосіева, не имъли въ Константинополъ церквей и дълали собранія вив ствиъ, то предварительно сходились они ночью въ народные портики, и дълали собранія внъ стьнъ, пъли пъсни на два хора, припъвы же приспособляли къ своему ученію, а поутру, возглашая ихъ всенародно, отходили въ назначенныя мъста и тамъ дълали церковныя собранія. Опасаясь, чтобы некоторые изъ его паствы не обольстились этимъ, Іоаннъ сталъ побуждать народъ къ подобнымъ же

псалмопъніямъ. Но православные скоро сдълались еще замъчательные приверженцевъ противной ереси, такъ что превзошли ихъ и многочисленностію и благольпіємъ, ибо имъ предшествовали и серебряные знаки врестовъ въ сопровождени горящихъ свътильнивовъ, и приставленъ былъ къ этому евнухъ царской супруги, чтобы онъ имълъ попеченіе о необходимыхъ въ семъ случаяхъ издержкахъ и пъсняхъ. Послъ того аріане, изъ зависти ли, или изъ мести христіанамъ ва оолической церкви, вступили съ ними въ бой, и нъкоторые съ той и другой стороны были умерщвлены, а Грибонъ — имя царскому евнуху — пораженъ былъ камнемъ въ лобъ. Раздраженный этимъ, царь запретиль аріанамь ділать подобные ходы; а христіане церкви канолической, начавъ пъть упомянутымъ образомъ по сему поводу, удерживають этой обычай и донынъ (Церк. ист. Созом., стр. 563). Тоже старообрядцы могуть прочесть и въ уважаемой ими книгъ Маргаритъ, въ житін святаго Іоанна Златоуста. Итакъ, противники мон, въ силу своихъ же собственныхъ словъ, должны осудить и великихъ святителей Василія Великаго и Іоанна Златоустаго за совращение литургии, преданной св. Апостоломъ Іаковомъ, братомъ Божіимъ, а всю св. церковь за принятіе въ свое употребленіе ихъ литургіи, вмісто литургіи Ап. Іакова, а также за принятіе и употребленіе обряда врестныхъ ходовъ. Вотъ вакое тяжкое обвинение святой церкви заключается въ ихъ неправомъ ученіи, воимъ они отридаютъ у святой первви право измънять и установлять обряды и чины по требованію временъ и обстоятельствъ.

"Отмънять и измънять (въ церкви) можетъ всякъ, но только то, что противно слову Божію и ученію св. отецъ, котя бы это были и догматы въры", — говорятъ мои возражатели, и въ доказательство приводятъ примъръ "монаха Софронія", который первый "возсталъ" противъ ученія монооелитовъ.

Зараженные лютеранскимъ духомъ, ученики Швецова

проповъдують здёсь противное православію ученіе. Нивто, вромъ церковной власти, не имъетъ права "отмънять и измънять не только догматы въры, но и предавія. противныя ученію слова Божія: это право принадлежить только церковной власти, что подтверждается даже и приведеннымъ примъромъ св. Софронія, который только первый возсталь противъ ученія моновелитскаго, а не самъ "отмънилъ", или осудилъ его, напротивъ, предоставиль судь надъ нимъ собору православныхъ епископовъ. Сей святый мужъ, бывшій въ послъдствіи патріархомъ Герусалимскимъ, какъ только узналъ, что Александрійскій патріархъ Киръ сталъ открытопропов'ядывать моновелитское ученіе, "поспъшиль въ Константинополь, и убъщдаль Сергія (патріарка Константинопольскаго) отвергнуть Александрійское лжемудрствованіе"... Изъ Константинополя онъ отправился на востокъ и въ Герусалимъ, по смерти патріарка Модеста, избранъ въ патріарки и утвержденъ императоромъ, находившимся тогда въ Палестивъ". По приняти патріаршества, онъ немедленно собралъ совътъ изъ палестинскихъ епископовъ и на ономъ предаль провлятію ересь единовольниковъ (Лът. цер. соб. Арсенія, стр. 253). Вотъ что пишется объ этомъ и въ житіи св. Софронія: "Во дни же тыя воста ересь моновелитовъ, си есть единовольниковъ, исповъдующихъ въ лицъ Христовомъ въ двухъ Его естествахъ, Божіемъ и человъческомъ, едину быти волю и едино дъйство, акибы коеждо естество не имъло особо свойственнаго своего дъйства и хотвнія. Той ереси сопротивился звло святвишій патріархъ Герусалимскій, сей св. Софроній, и собрава у себя помпьстный соборь, прокля ту единовольниковъ ересь, и писаньми утвержденная на своемъ соборъ разосла всюду, яже потом на шестом вселенском соборь бяху чтома и от святых отець свидътельствована и пріята яко правовърная" (Мин. чет. Мар. 11 дня), Итакъ, приведенный моими обвинителями примъръ св. Софронія не подтверждаетъ ихъ ложнаго ученія, будто "всякъ" можетъ подвергать осужденію неправыя ученія, являющіяся въ церкви, и служить не оправдавіемъ, а прямымъ обличеніемъ предковъ старообрядцевъ, восхитившихъ недарованный имъ судъ даже вадъ всею вселенскою церковію, которую они обвинили въ еретичествъ за троеперстіе и прочія обрядовыя преданія, которыя сами по себъ ни еретичества, ни православія содержать не могутъ и не содержать.

### Текстъ расколнической книги.

Отминялись только обычаи противныя ученію святыхъ Апостоль. Это подтверждають и примъры, указанные самимъ Антоновымъ. Такъ въ представленномъ имъ толкованіи на 11 правидо Лаодикійскаго собора говорится не о всявихъ обычаяхъ церковныхъ, а только о такихъ, которые прямо противоръчатъ ученію апостольскому, ибо въ томъ же толкованій далве поясняется: "отъ нижже есть единъ и сей обычай, еже старыя жены въ церквахъ поставляти, и сія первосъдницы именовати и да имъютъ старъйшинство въ женахъ входящихъ въ церковь, яко же учительницамъ имъ поставленнымъ сущимъ на благочиніе". Здівсь рівчь пдеть о такоми обычай, который разрвшаль женщинамь учить въ церкви (хотя и женщинъ), а это примо противорвчитъ апостольской заповъди: жены ваша въ церквахъ да молчать: не подобаеть бо имъ глаголати. Срамно бо есть жень въ церкви глаголати (1. Кор. 14, 34, 35). И Валсамонъ въ толкованіи на указанное правило говоритъ; "учить женщинъ въ соборной церкви... есть дело самое неприличное и пагубное". Следовательно, Лаодинійскій соборъ запретиль обычай, бывшій вопрени положительному апостольскому ученію, или, какъ Валсамонъ говоритъ: самый неприличный и пагубный". О такихъ обычаяхъ и говорится въ толкованіи, что "ови временемъ забвени быша, иніи же правила отсъкоша".

Никонъ же поступилъ какъ разъ наоборотъ, апостольское преданіе (двоеперстіе) отвергъ, а явившееся вопреки ученію церкви (троеперстіе) ввелъ во всеобщее употребленіе въ своей церкви.

# Разсмотрпніе.

Здёсь противники мои возводять явную клевету на первенствующую церковь Христову, утверждая, что она содержала обычаи, противные ученію святыхъ Апостоль, которые якобы потому именно, что были противны ученію св. Апостоль, последующею церковію Христовою и отмънялись. Никакихъ обычаевъ, противныхъ учевію святыхъ Апостолъ, древняя Христова церковь не содержала. Навываемый ими противнымъ апостольскому ученію обычай поставленія діакониссь есть вовсе непротивный ученію святыхъ Апостоль, а согласный съ нимъ. Святый Апостолъ Павелъ, въ посланіи въ ученику своему Тимооею, дълая наставлевіе, какихъ лицъ должно поставлять на служеніе церкви, пишеть: женамз (подобаеть быти) такожде чистыми, не клеветливыми, трезвенными, върными во всеми (1. посл. въ Тим. Зач. 283). Толкун эти слова Апостола Павла, св. Златоустъ говорить: "Нівкоторые полагають, что это просто сказано о женщинахъ; но это несправедливо. Ибо что онъ могъ имъть въ виду, вставляя въ средину своей ръчи нъсколько словъ о женщинахъ? Но онъ говорить здъсь о такихъ женщинахъ, которыя облечены званіемъ діакониссъч. На дальнъйшія слова Апостола: Діакони да вають единыя жены мужи (тамъ же). Св. Златоуствъ, говорить: "Это прилично было сказать и о женщинахъ діакониссахъ. Ибо сіе званіе весьма нужно, полезно и достойно уваженія въ церкви" (Тол. Злат. на 1 е посл. въ Тим.). Согласно сему Апостольскому ученію четвертый вселенскій соборъ постановиль: "Въ діакониссы поставляти жену, не прежде четыредесяти лътъ возраста, и притомъ по тщательномъ испытаніи. Аще же пріявши рукоположеніе и пребывше нікоторое время въ служени, вступить въ бракъ: таковая, какъ оскорбившая благодать Божію, да будеть предана анасемь".

Толкованіе Зонары: "И сорокальтнюю жену это правило повельваеть рукоподагать съ ппательнымъ испытаніемъ. когда образъ жизни ея и поведеніе тщательно изследованы. А если она приметь рукоположение и чрезъ нъсколько времени отвергнеть благодать Духа и вдасть себя браку, правило повелъваетъ предать анасемъ" (см. 15 прав. четвер. всел. соб.). То же самое о діакониссахъ опредълилъ и шестый вселенскій соборъ въ 14 и 15 правилахъ (ари книгу Кормчую). Изъ сихъ свидетельствъ ясно, что поставление діакониссъ древнею церковію совершалось не въ противоръчіе ученію апостольскому, какъ это дерзко пишутъ мои противники, а согласно учевію Апостоловъ. Они тщатся подтвердить свою неправую мысль следующими словами Апостола Павла: Жены ваша въ церквахъ да молчать: не подобаеть бо имъ глаголати. Срамно бо есть жень въ церкви глаголати (1. Кор. 14, 34, 35). Но эти слова не относятся къ служенію діакониссь, ибо тоть же святый Апостоль пишеть: старицамъ такожде во украшении святольпнымъ, не клеветивымъ, не вину многу порабощеннымъ, доброучительныма (посл. къ Тит. зач. 301). Значить не вовсе за женами отрицается учительство. Нужно заметить, что въ древней церкви женскій поль присутствоваль за общественнымъ богослужениемъ отдъльно отъ мужского пола, каковый добрый обычай и досель хранится восточными православными церквами (См. Краткое описан. путеш. о. архим. Павла). Должно сказать, къ чести старообрядцевъ, что сей хорошій обычай и у нихъ строго соблюдается. Вотъ, именно въ мужскихъ отдъленіяхъ, гдв находились одни мужчины, св. Апостолъ Павелъ въ приведенныхъ словахъ и возбраняетъ женщинъ брать на себя званіе учителя. Это самое толкователь священныхъ правилъ Валсамонъ и называетъ неприличнымъ и пагубнымъ, а не учительство діакониссь въ женскихъ отдъденіяхъ, гдъ имъ поручалось сохранять благочиненіе среди предстоящихъ женщинъ и руководить новообращенныхъ,

на что они и были посвящаемы церковію, каковое служеніе ихъ святый Здатоусть называеть "весьма нужнымъ и полезнымъч. Но если служение діакониссъ было для церкви Христовой "весьма нужнымъ и полезнымъ", то почему же отцы собора Лаодикійскаго воспретили поставленіе діакониссъ? Отвъть на это содержится въ томъ самомъ тодкованіи Валсамона, на которое ссылаются мои противники. Валсамонъ говоритъ: "въ древности нъкоторыя женщины, занимая мъста презвитеридъ въ соборныхъ церквахъ, наставляли, въроятно, въ благочиніи прочихъ женщинъ. Итакъ поелику нъкоторыя терпъли вредъ отъ сообщества съ таковыми, которыя не добро пользовались добромъ изъ высокомирія, или изъ корыстолюбія: то отцы совершенно запретили быть въ церкахъ такимъ женщинамъ, называемымъ презвитеридами, или предсъдательствующими (толк. на 11 прав. Лаод. соб.). Изъ сего ясно, что отцы Лаодикійскаго собора отмънили обычай — поставленія діакониссь только потому, что "нвкоторыя не добро пользовались добрымъ", а совстви не потому, что якобы онъ самъ по себъ былъ противенъ • ученію апостольскому, не приличенъ и пагубенъ, какъ это говорять о немъ дерзко мои противники. Такимъ своимъ неправымъ мевніемъ объ обычав поставленія діакониссь, противники мои, повторимь еще, оклеветали первенствующую Христову церковь въ содержаніи обычаевъ пагубныхъ и противныхъ ученію святыхъ Апостолъ.

# Тексть раскольнической книги.

Точно также и другой примъръ, приведенный Антоновымъ ръшительно опровергаетъ его положеніе, что будто даже апостольскія преданія церковь (учащая) имъетъ право не только измънять, но и отмънять. Онъ утверждаетъ, что шестый вселенскій соборъ отмънилъ пятое правило святыхъ Апостолъ. Но это дерзская клевета на святый

соборъ. Соборъ этотъ рашительно свидательствуетъ, что своимъ правиломъ онъ не отмвнилъ апостольскаго законоположенія, говоря: "Сія же (то есть чтобы епископамъ не жить купно со своими супругами) глаголемъ не ко отложенію, или превращенію апостольскаго законоположенія" (12 прав. по полном. перев.), а Антоновъ дерзаетъ утверждать, что соборъ сделаль постановление къ отменению апостольскаго законоположенія, взводя такимъ образомъ тяжкую клевету на вселенскій соборъ, лишь бы чёмъ оправдать свою церковь. Имъть архіереямъ женъ есть обычай совершенно не апостольскій, а іудейскій и языческій. Зонара въ толкованіи на 12 правило шестого вселенскаго собора говорить: "Божественные Апостолы, при началь выры, когда божественная проповыдь еще не распространилась, снисходительные относились къ тымъ, которые приступали въ въръ, п не требовали отъ нихъ совершенства во всемъ, но снисходили къ слабости ихъ п къ языческимъ и іюдейскимъ обычаямъ, ибо и іюдейскимъ архіереямъ было дозволено закономъ сожительствовать съ женами, и еллинскимъ (языческимъ) архіереямъ бракъ быль дозволень". Въ книгъ правиль въ толкованія на пятое правило св. Апостолъ говорится: «Воздержание епископовъ отъ супружества есть древнее преданіе, отъ котораго отступление шестый вселенский соборъ замытиль только въ некоторыхъ африканскихъ церквахъ и тотчасъ запретиль своимъ правиломъ двънадцатымъ". Ясно, что сожительство епископовъ со своими супругами есть не апостольское преданіе, а іудейскій и языческій обычай, бывшій только по снисхожденію; древнее же предвніе есть то, чтобы епископамъ не имъть женъ. Ясно, что шестый вселенскій соборъ отміниль і удейско-языческій обычай, и утвердилъ апостольское преданіе, когда замівтилъ, что нъкоторыя африканскія церкви отъ него отступили; а новообрядцы поступили совстмъ напротивъ: отвергли древнее, апостольское преданіе двоеперстіе и приняди новое триперстіе.

Братское Слово № 5.

# Разсмотръніе.

Противники обвиняють меня въ дерзской клеветь на пестый вселенскій соборъ. Разсмотримъ, справедливо ли ихъ обвиненіе.

Иятое правило свв. Апостолъ говоритъ: "Епископъ, или презвитеръ, или діаконъ, да не изгонить жены свося подъ видомъ благоговънія, аще же изгонить, да будетъ отлученъ отъ общенія церковнаго: а оставаясь непреклоннымъ, да будетъ изверженъ отъ священнаго чина". Толкованіе Зонары: "Въ древности позволялось разводиться сожительствующимъ супругамъ и безъ вины, когда бы ни захотъли; но Господь, какъ написано въ Евангеліяхъ, отпергнуль сіе. Итакъ по заповъди Господа и Апостолы заврещають сіе, и теперь пока говорять о посвященныхъ, предписывая, что посвященный долженъ подпасть отлученію, если подъ предлогомъ благочестія отошлетъ свою жену доколь, конечно, не будеть убъждень принять ее. Если же не приметъ ее, то и изверженъ будетъ. Ибо въ этомъ обыкновенно бываетъ укоризна браку, какъ будто брачное сожитіе производить нечистоту; между тімь какъ писание называетъ бракъ честнымъ и доже несквернымъ. Правило упоминаетъ и объ епископахъ, имфющихъ женъ. потому что тогда епископы безпрепятственно жили въ законномъ супружествъ съ женами. Соборъ Трупльскій, называемый шестый, запретиль это въ двънадцатомъ своемъ правилъ". Толкование Валсамона: "До шестого собора, бывшаго въ Труллъ царскихъ палатъ, епископамъ дозволено было имъть женъ и послъ принятія епископскаго сана, какъ имъютъ ихъ рукополагаемые послъ брака священники, или діаконы" (книга пр. съ помянут. толков.). Изъ самаго текста приведеннаго Апостольскаго правила съ совершенною ясностью видно, что епископу подъ страхомъ изверженія изъ сана воспрещалось "подъ видомъ благоговънія изгонять свою жену"; а изъ толкованій на это Апостольское правило открывается, что досамаго "шестого собора епископамъ дозволено было имъть женъ и послъ принятія епископскаго сана, какъ имъютъ ихъ рукополагаемые послъ брака священники, или діаконы", и что "жить въ законномъ супружествъ съ женами запретилъ шестый соборъ въ двънадцатомъ своемъ правилъ".

Приведемъ и это двънадцатое правило шестого вселенскаго собора съ толкованіями на него, дабы читатели могли лучше видеть, кто изъ насъ повиненъ въ возведеніи дераской клеветы на св. вселенскій соборъ, — я ли, или мои возражатели. "Дошло до свъдънія нашего и то, (говорять отцы шестого вселенскаго собора, въ 12-мъ правиль), что въ Африкь, и Ливіи и въ иныхъ мъстахъ нъкоторые изъ тамо сущихъ боголюбезнъйшихъ предстоятелей, и по совершившемся надъ ними рукоположения. не оставляютъ жити купно съ своими супругами, подагая тэмъ претыканіе и соблазнъ другимъ. Имэя убо великое тщаніе, дабы все устрояти къ пользъ порученныхъ паствъ, признали мы за благо, да не будетъ отнынъ ничего такового. Сіе же глаголемъ не ко отложенію, или превращенію Апостольскаго законоположенія, но прилагая попеченіе о спасеніи и о преуспъяніи людей на лучшее, и о томъ, да не допустимъ какого либо нареканія на священное званіе. Ибо глаголеть божественный Апостоль: вся во славу Божію творите: безпреткновени бывайте Іудеемъ, и Еллиномъ, и церкви Божіей, якоже и азт во всемь угождаю, не искій своея пользы, но многихъ, да спасутся. Подражатели мню бывайте, якоже и азъ Христу. Аще же кто усмотрънъ будеть сіе творящій, да будеть извержень". Толкованіе Зонары: "Пятое Апостольское правило говорить: Епископъ, или презвитеръ, или діаконъ да не изгонитъ жены своея подъ видомъ благоговънія. Аще же изгонить, да будеть отлученъ оть общенія церковнаго: а оставаясь непреклонвымъ, да будетъ изверженъ отъ священнаго чина. А настоящее правило воспрещает архіереямъ послів хиротоніи сожительствовать съ ихъ женами, которыхъ имёли прежде полученія священства, и изложившіе сіе правило говорять: мы воспрещаем епископамъ сожите съ ихъ прежними сожительницами не потому, чтобы мы извращали Апостольское законоположение и замвняли его новымъ, но желая спасенія людей и преспъянія ихъ на лучшее, и чтобы не происходило отъ сего какого либо нареканія на священство, то есть говорять какъ бы такъ: божественные Апостолы, при началъ въры, когда божественная проповъдь еще не распространилась, снисходительнее относились къ темъ, которые приступали къ въръ, и не требовали отъ нихъ совершенства во всемъ, но снисходили къ слабости ихъ и къ языческимъ и іудейскимъ обычаямъ, ибо іудейскимъ архіереямъ было дозволено закономъ сожительствовать съ женами, и едлинскимъ архіереямъ бракъ быль дозволенъ. А нынъ, поелику проповъдь распространилась и върные пришли въ лучшее состояніе и порядокъ, и жизнь по Евангелію укръпляется, должно, говорять, и архіереямь проводить свою жизнь въ строгомъ целомудріи и воздерживаться не только отъ чужихъ женъ, но и отъ тъхъ, которыя прежде раздъляли съ нимъ ложе; и не только не имъть съ ними общенія и смъщенія, но и не сожительствовать съ ними и не жить съ ними въ одномъ домъ. Ибо можетъ быть и такъ: они могутъ жить цвломудренно, но будутъ преткновеніемъ и соблазномъ для другихъ. И приводятъ сіи священные отцы слова Великаго Павла: безпреткновени бывайте іудеемь и еллиномь и церкви Божіей: якоже и азь во всемь всьмь угождаю, не искій своея пользы, но многихь, да спасутся.  $\Pi o$ дражатели мнъ бывайте, якоже и азъ Христу" (1. Кор.). Толкованіе Валсамона: "Приводя чадъ церковныхъ къ лучшему образу жизни, божественные отцы повельвають архіереямь, посль хиротоніи, совершенно разлучаться съ своими супругами. А дабы не показалось, что они дълають противное 5 Апостольскому правиду, которымъ дозволяется епископамъ послѣ хиротоніи жить вмісті съ своими женами, прибавляють, что постановляють это, не противясь божественным Апостоламу, но желая подвигнуть церковное состояніе къ большему благочинію, и какъ бы такъ говорять: хотя божественные Апостолы при началі візры снисходительно относились къ тімъ, которые приходили къ візрі; но ныні, говорять, поелику евангельская проповіть распространилась, и архіереямь должно проводить собственную жизнь въ строгомъ ціломудріи. А если епископамь не дозволяется жить вмісті съ своими супругами, то еще боліве должно быть воспрещено имъ пользоваться ими, какъ супругами. Но съ чужими женами жить вмісті не дозволено для уничтоженія всякаго соблазна".

Изъ приведеннаго правила и толкованій на него видно, что отцы шестого вселенскаго собора, замътивъ происходящее отъ совокупнаго сожитія епископовъ съ своими супругами "претываніе другимъ", нашли уже неудобнымъ для своего времени Апостольское правило, коимъ предписывалось: "не отпустити жены епископу подъ видомъ благоговънія", напротивъ признали за благо, да не будетъ отнынъ ничего таковаго", т.-е. объявили Апостольское правило уже недъйствующимъ, и постановили, что если кто "усмотрънъ будетъ сіе творящимъ, т.-е. какой епископъ по силъ Апостольскаго правила будетъ жить съ своею женою, да будеть изверженъ". Эти слова 30нара толкуетъ такъ: "Пятое Апостольское правило говоритъ: епископъ, презвитеръ, или діаконъ да не изгонить жены своея подъ видомъ благоговънія, аще же изгонить, да будеть отлучень оть общенія церновнаго; а оставаясь непреклоннымъ, да будетъ изверженъ отъ священнаго чина. А настоящее правило воспрещаетъ архіереямъ послі хиротоніи сожительствовать съ ихъ женами, которыхъ имъли прежде полученія свящества".

И такъ я справедливо сказалъ о шестомъ вселенскомъ соборъ, что позволенное Апостольскимъ правиломъ совокупное сожите епископовъ съ своими супругами онъ

не позволилъ, запретилъ: "да не будетъ отнынъ ничего такового". Значить мои возражатели лжесвидетельствуютъ, утверждая, будто я, говоря это, оклеветалъ святый соборъ. Напротивъ сами они говорять неправду, утверждая, что шестый вселенскій соборъ не отміняль Апостольскаго постановленія относительно безпрепятственнаго сожитія епископовъ съ своими супругами. "Этотъ соборъ, говорять они, решительно свидетельствуеть, что своимъ правиломъ онъ не отмѣнилъ Апостольскаго законоположенія, говоря: "сіе же (то есть чтобы епископамъ не жить купно съ своими супругами) глаголемъ не ко отдоженію, или превращенію Апостольскаго законоположенія", а Антоновъ дерзаетъ утверждать, что соборъ сдълалъ постановление въ отмънению Апостольскаго законоположенія, взводя такимъ образомъ явную клевету на вселенскій соборъ, лишь бы чэмъ оправдать свою церковь". Мои возражатели, очевидно, усвояють особенное значеніе словамъ: "Не къ отложенію, или превращенію Апостольскаго законоположенія". Но этими словами отцы собора только хотъли выразить особенное уваженіе къ Апостольскимъ постановленіямъ, - хотвли только сказать, что для своего времени и последующихъ за нимъ корошо было и постановление о брачной жизни епископовъ, что они не уничижаютъ его, не отвергаютъ его значенія, но, какъ сами говорять далве, прилагая попеченіе о спасеніи и о преуспъяніи людей на лучшее и о томъ, да не допустятъ какого либо нареканія на священное званіе", излагають о семъ предметв новое постановленіе, и подъ страхомъ изверженія требують подчиненія ему. Не есть ли это замфна Апостольскаго правила новымъ? И въ чемъ же наша клевета на шестый вселенскій соборъ? Но вотъ мои противниви уже именно клевещуть, и притомъ на святыхъ Апостоловъ, дозволившихъ совокупное сожитіе епископовъ съ своими супругами, дерзко именуя сіе сожитіе обычаемъ ліудейскоязыческимъ". Они говорять: "Шестый вселенскій соборъ

отмъниль іудейско-языческій обычай, и утвердиль Апостольское преданіе". Но неужели они и въ самомъ дёлъ не знають, что Апостольское преданіе было именно то, которое изложено въ отминенномъ шестымъ вселенскимъ соборомъ Апостольскомъ правилъ? Уже ли незнаютъ, или не помнять, что писаль святый Апостоль Павель учечику своему Тимовею о качествъ лица избираемаго въ епископское служение? Онъ прямо требуетъ, чтобы епископъ былъ единыя жены мужъ, свой домъ добръ правящій, чада имущій въ послушанія: подобаеть епископу быти непорочну, единыя жены мужу, трезвену, цъломудру, благоговъйну, честну, страннолюбиву, учительну: не піяниць, не убійць, не сварливу, не мшелоимцу, но кротку, независтливу, не сребролюбцу: свой домь добрь правящу, чада имущу въ послушаніи со всякою чистотою (1 Тим. Зач. 283). Что же, по мнтнію моихъ возражателей, святый Апостолъ Павель, говоря, это, законополагаль пічейско-языческій обычай"? И самь толкователь священныхъ правилъ Зонара, на слова котораго мои противники ссылаются, именуетъ совокупное сожитіе епископовъ съ супругами предавіемъ Апостоловъ, даже предписаннымъ ими "по заповъди Господа". Онъ говорить: "по заповъди Господа Апостолы запрещають разводиться сожительствующимъ супругамъ безъвины, предписывая, что посвященный долженъ подпасть отлученію, если подъ предлогомъ благочестія отошлетъ свою жену", (Толк. 5 Апост. прав.). Итакъ, мои возражатели говорятъ явную неправду, дерзко называя установленный св. Апостолами обычай обычаемъ іудейско-языческимъ, и напрасно обвиная меня въ клеветь на шестый вселенскій соборъ, сами оказались влевещущими даже на святыхъ Апостодовъ.

Сказавши такую грубую ложь, что будто "шестый вседенскій соборь (12-мъ правидомъ) отмъниль (вотъ, и сами сознаются, что *отмъниль*) іудейско-языческій обычай", а не Апостольское преданіе, мои возража-

тели прибавляють по обычаю: "а новообрядцы отвергли древнее Апостольское преданіе — двуперстіе". Мы уже говорили, что Апостольское преданіе есть творить молитву, воздижще преподобныя руки безз инва и размышленія (1. посл. къ Тим. Зач. 282), и что даже Стоглавый соборь не называеть двуперстіе "Апостольскимъ преданіемъ", какъ постоянно и упорно называють они. Но если и допустить, что двуперстіе есть преданіе Апостольское, и тогда оно, какъ не составляющее само по себъ догмата въры, могло быть, по усмотрънію церкви, отмънено безъ всякаго ущерба для православія, подобно тому, какъ отмънены были празднованіе пасхи одновременно съ іудеями и сейчась указанное брачное сожитіе епископовъ, хотя то и другое было "Апостольскимъ преданіемъ".

#### Тексть раскольнической книги:

"Самъ Стоглавый соборъ засвидетельствовалъ, что за перемвну и отмвну обрядовъ церковною властію на перемъняющихъ и измъняющихъ оныя клятва святыхъ отецъ простираться не можетъ". Наглая влевета на святый соборъ! Онъ нигдъ не засвидътельствовалъ, что на отмъняющихъ преданія церковная влятва святыхъ отецъ не простирается, какъ несправедино утверждаетъ Антоновъ; пбо въ Стоглавъ этого не написано. Напротивъ, онъ ръшптельно свидетельствуеть, что отменять можно только еретическіе обычаи и обряды, а православные отмінять никто не можетъ, не подпавъ подъ клятву святыхъ отецъ. Онъ говоритъ: "Аще ли кто двъма персты не благословляетъ, якоже и Христосъ, или не воображаетъ двъма персты крестнаго знаменія, да будеть проклять, святів отцы рекоша" (Стогл. гл. 40). Лжеученіе, что преданія или обряды церковная власть можетъ перемвнять и отмвнять по своему произволу, не разбирая православны они, или неправославны, есть собственное ученіе новообрядческой учащей церкви, заимствованное ею отъ католической для оправданія своихъ нововводствъ. Древняя же церковь не знала этого ученія. Відь обрядами называются всв видимыя действія въ церкви, каковы: крещеніе, муропомазаніе, хиротонія, дитургія, крестное знаменіе, перстосложение для крестваго знамения, богослужение и проч. 1). Если новообрядческая церковная власть имъетъ право перемънять обряды, то она вскоръ перемънитъ всъ православные обряды на еретическіе, наприміръ православное погружение перемънитъ на католическое обливаніе, и сділаеть свою церковь во всемь еретическою 2). Но этого мало. Въдь власть ихъ церкви, какъ проповъдуетъ Антоновъ въ ен духв, имветъ право не только перемвнять, но и прямо отмвнять всв православные обряды. вакіе ей вздумается отмінить. Этими прямо подготовляется мъсто послъднему антихристу. Онъ безъсомивнія воспользуется этимъ правомъ: отмънитъ всъ христіанскіе обряды: таинства, богослужение и проч.

Мы, старообрядцы, говоримъ, что перемънять можетъ и долженъ не только епископъ или соборъ, но и всякій мірянинъ, и не только обряды, но и догматы, только перемънять еретическіе на православные, а не православные на еретическіе, и отмънять долженъ всъ не христіанскіе догматы, преданія, обряды и обычаи. Другого права перемънять и отмънять мы ни за къмъ не признаемъ, какъ не знала этого и церковь древнихъ временъ, проклиная

<sup>1)</sup> Итакъ, по ученю Усова съ братіей, и таинства: "крещевіе, муропомазаніе, хиротонія, литургія (евхаристія)" суть такіе же обряды, какъ перстосложеніе для крестнаго знаменія, а перстосложеніе им'єтъ такое же значеніе и такую же силу, какъ крещеніе, муропомазаніе, хиротонія! Вотъ въ томъ-то и бъда, въ томъ и причина раскола, что его ревнители пе могутъ, или не хотять понять различія между простымъ богослужебнымъ д'єйствіемъ и таинствомъ, между обрядомъ и догматомъ. Ред.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Такъ лжепророчествують раскольническіе прорицатели, глаголющіє: *уста наша при насъ суть*... А что говорять они далье, за то да поразить ихъ Богь! *Ред*.

всякаго, кто отвергаетъ какое бы то ни было 1) преданіе церковное. Это подтвержаетъ и далъе приведенный Антоновымъ примъръ: "Стоглавый соборъ, вижето тройственнаго аллилуія, употреблявшагося въ Псковской и Новгополской земль, употреблявшагося и самимъ митрополитомъ Московскимъ Фотіемъ (см. посл. Фот. въ книгв Озерскаго), установиль двойственное, не обративь випманія даже на то, что "мнозп въ чудесвую просіяща и въ великихъ знаменіяхъ трояще божественное аллидуія" (Стог. гл. 42 п жит. препод. Евфросина). И еще въ доказательство, что изминение не подлежить осуждению. Стоглавый соборъ въ 79 главъ своей вниги приводитъ преподобнаго Іосифа Волоцкаго "собраніе отъ священныхъ правиль", въ коемъ подробно исчислены примъры изивненія и отмъненія прежнихъ соборныхъ постановленій последующими соборами". Но это подтверждаетъ всегдашнее учение церкви православной, что отвергать должно еретическіе вредные преданія и обычаи, а православные должно хранить и содержать. Ибо Стоглавый соборъ приводилъ слова Іосифа Волоцкаго не въ доказательство, что пзивнение не подлежитъ осужденію, какъ несправедливо утверждаетъ Антоновъ, а какъ сказано въ той же главъ, для подтвержденія того, что святій отцы отмінняй только то, что есть на вредъ церкви и на соблажение христіанству". Это подтверждаетъ п указанный Антоновымъ примъръ относительно постановленія объ аллилуіи. Соборъ этотъ, подтверждая обычай двоить алдилуія, не привнесъ извив чего либо новаго въ православную церковь, а только подтвердилъ старый, издавна существовавшій въ ней обычай, а отвергъ обычай троить адмилуія, какъ новый, привнесенный извив, отъ латинъ, въ ивкоторыя места русской церкви, ибо, по свидвтельству сего святого собора, тре-

<sup>1) &</sup>quot;Какое бы то пи было"! — Значить, уже не полагается различія между православными и пеправославными, между служащими на пользу и служащими на вредъ церкви? *Ред*.

губая аллилуія "нъсть православныхъ преданіе, но латинская ересь" (гл. 42). Что это свидетельство собора о трегубой аллилуін вірно, это подтверждается тімь, что въ земляхъ Псковской и Новгородской, гдв по некоторымъ мъстамъ троили аллилуія, употребляли также и другіе латинскіе обряды. Ибо "церковное состояніе Пскова, говорится въ Исторіи русской церкви Макарія, - было самое плачевное. Священники не знали церковнаго устава, не имъли исправныхъ богослужебныхъ внигъ, иногда врестили чрезъ обливаніе, употребляли латинское муро" (т. 5, стр. 112). И это было въ тъ времена, когда въ этихъ странахъ появилось тройственная аллилуія, именно въ концъ 14 п въ первой четверти 15 стольтія (тамъ же стр. 111). Кромъ того, трегубое аддидуія датинскимъ обычаемъ называетъ и Максимъ Грекъ (книга его писм. по нъкимъ списк. слово 16, а по другимъ 27).

Антоновъ говоритъ, что троящій аллилуія просінша въ знаменіяхъ и чудесахъ" и въ доказательство этого ссылается на житіе преподобнаго Евфросина. Но во первыхъ, приводить что либо изъ упомянутаго житія въ свою защиту новообрядцы рашительно не имають никакого права, такъ какъ оно положительно отвергнуто ихъ церковію, какъ дживое, недостойное никакого въроятія. Ихъ соборъ 1667 года сдъдалъ такое постановление о житіи преподобнаго Евфросина: "да никто тому въруетъ, зане все тое писаніе блядивое есть, отъ льстиваго и лживаго списателя писано на прелесть благочестивымъ народамъ" (Дъян. л. 8). Какъ же Антоновъ смъетъ върить "лжпвому сказанію", когда ихъ церкви соборъ запретилъ сему върить: "да никто тому въруетъ"? Очевидно для апологета новообрядства преступить правило целаго собора ничего не значитъ, лишь бы оправдать своей церкви новшества 1). Во вторыхъ, совершенно ни откуда не извъстно,

<sup>1)</sup> Но въдь для васъ-то, г-да Усовы, житіе Евфросина авторитетное сочиненіе. Какъ же вы-то можете отвергать правильность его

кто именно просіяль въ чудесахъ и знаменіяхъ, трояще аллидуія. И самъ Антоновъ не могъ указать ни одного изъ нихъ. А положительно извъстно, что ярый защитникътройственнаго админуія, распопъ Іовъ, прозванный Евфросиномъ "мотыльный столпъ", скончался позорною смертію: его живого съвли черви за его упорный споръ съ преподобнымъ Евфросиномъ объ аллизуін (Жит. преп. Евфр.) 1). Итакъ, примъръ этотъ доказываетъ совсвиъ не то, что хотвлось доказать Антонову. Онъ свидвтельствуетъ только, что должно хранить православные обычаи и обряды и отвергать еретическіе. Ибо Стоглавый соборъ утвердилъ православное преданіе — двойственное аллилуія и отвергъ "датынскую ересь" — тройственное адлизуія. А новообрядцы напротивъ, отмънили православное преданіе и приняли "латинскую ересь", отвергнутую святымъ Стоглавымъ соборомъ.

Антоновъ говоритъ еще, что тройственное аллилуія будто бы упротреблялось "всею Московскою церковію". Но это совершенно невърно, ибо этого ничъмъ нельзя доказать, и Антоновъ не указываетъ. Указанное же имъ посланіе митрополита Фотія въ Псковъ повелъваетъ двоить, а не троить аллилуія. Древнъйшій списокъ этого посланія хранится въ Синодальной библіотекъ подъ № 562 (рукоплист. 417—422), въ которомъ повелъвается двоить аллилуія. Этотъ списокъ полнъе приводимаго Озерскимъ со-

свидѣтельства о прославленіи чудесами троившихъ аллилуіа? Соборъвъ 1667 г. назваль его лживымъ за содержащіяся въ немъ страшпым ереси, изреченныя будто бы самою Богородицею, а не за историческія въ немъ указанія. Послѣдуя собору, мы ересей его не пріемлемъ; а историческія указанія охотно принимаемъ. А вы,всецѣло принимаете его, со всѣми его ересями. Какъ же вы можете отвергать справедливость его историческаго указанія, что многіе троившіе аллилуіа просіяли въ чудесахъ? Ред.

<sup>1)</sup> Вотъ вы, г-да Усовы, изв'ястіе Житія о томъ, что многіе тропвшіе алминуї просіями въ чудесахъ, подвергаете сомн'янію и прямо отрицаете; а его же изв'ястіе объ Іовъ пріемлете, вичтоже сумняся. Гдъ же справедливость и безпристрастіе? Ред.

кращеннаго списка, и потому заслуживаетъ болве ввроятія, чамъ этотъ посладній, тамъ болве что и изъ другихъ источниковъ видно, что въ эти и древнъйшіе времена въ Москвъ употреблялось двойственное аллилуія. Такъ въ псалтыри следованной принадлежащей митрополиту Московскому Кипріану содержится двойственное аллилуія (псалтырь эта хранится въ Моск. дух. академіи фундом. № 142). Кромъ того есть рукописи, свидътельствующія, что еще въ 12 въкъ употреблялось двойствевное аллилуія (См. наприм. памятники старин. руссв. литер.). Отсюда очевидно, что митрополить Фотій писаль во Псковь двоить аллилуія, гдё тогда нёкоторые "вромё Апостольсвихъ и отечесвихъ преданій" (Стог. глав. 42) по латпнскому обычаю начали было троитъ аллилуія, и темъ пропавели раздоръ въ церкви тъхъ мъстъ (Жит. препод. Eopoc.).

#### Разсмотръніе.

Слова мои: "Самъ Стоглавый соборъ засвидътельствовалъ, что за перемъну и отмъну обрядовыхъ преданій церковною властію на перемъняющихъ и измъняющихъ оныя клятва святыхъ отецъ простираться не можетъ", противники мои называютъ "наглою клеветою на святый соборъ"; и сами ръшительно утверждаютъ: "онъ (т.-е. Стоглавый соборъ) нигдъ не засвидътельствовалъ, что на отмъняющихъ преданія церковныя клятва св. отецъ не простирается, какъ несправедливо утверждаетъ Антоновъ, ибо въ Стоглавъ этого не написано". А я, напротивъ, снова утверждаю, что соборъ Стоглавый это, засвидътельствовалъ" и что въ Стоглавъ это "написано", и значитъ, сами мои противники говорятъ неправду и чрезъ то возводятъ "наглую клевету на святый соборъ".

Свидътельство Стоглавато собора, которое я имъю въ виду, содержится въ отвътъ о вдовыхъ священникахъ, и я приведу его вполнъ, чтобы показать моимъ возражателямъ

и вообще старообрядцамъ, какъ уважаемые ими отцы Стоглаваго собора разсуждали объ обрядахъ и догматахъ въры. Надобно замътить, что еще задолго до Стоглаваго собора у насъ въ Россіи не малую заботу причиняли церковной власти вдовые священники и діаконы своимъ зазорнымъ поведеніемъ. Московскій соборъ 1503 года даже вынужденъ былъ сдълать объ нихъ такое постановленіе: "Тъмъ изъ вдовыхъ священниковъ и діаконовъ, живущихъ чисто, которые захотять постричься въ монашество, разрѣшить, послѣ постриженія, священнодѣйствовать, но только въ монастыряхъ, а не въ мірскихъ церквахъ". (Ист. русск. цер. Мак. т. 6, стр. 122). Прошло всего пятьдесять льть, и на Стоглавомъ соборь царь Иванъ Васильевичъ говорилъ: "Нынъ вдовыхъ поповъ два жеребіа. Объдни не служатъ, а церковію и приходомъ владъютъ, и дътьми духовными, и родительницамъ молитву даютъ, и дътяти имя нарицаетъ, и крещаетъ и вънчаетъ и покаиваетъ, и умершихъ провожаетъ, и священническая дъйствуетъ, кромъ божественныя литургіи. Нъціи же сами во всякомъ бесчестіи и пьянствъ, всегда ихъ нестроеніе міру на соблазнъ" (Стогл. изд. Бр. св. Петра гд. 5, вопр. 18). Но были, какъ видится, и защитники "неимущихъ женъ,  $(\tau.-e.$  вдовыхъ священниковъ), а живущихъ чисто $^{\mu}$ , находившіе возбраненіе имъ служенія въ мірскихъ церквахъ противнымъ священнымъ правиламъ, за нарушение коихъ св. отцами полагается клятва. Противъ разсуждающихъ такъ еще преподобный Іосифъ Волоколамскій сдълалъ "соображеніе церковныхъ правилъ", въ которомъ доказалъ, что «мнози святіи отцы изъ правилъ апостольскихъ и отеческихъ оставиша". Это соображение преподобнаго Іосифа отцы Стоглаваго собора и приняли въ руководство: на основаніи онаго, равно какъ и предшествовавшихъ распоряженій московскихъ святителей, ови воспретили вловымъ священникамъ и діаконамъ священнодъйствіе въ мірскихъ церквахъ. Вотъ это, принятое Стоглавымъ соборомъ "соображеніе" и есть то свидътельство, которое я имълъ въ виду и намъренъ привести вполнъ. Въ Стоглавъ читаемъ:

"О тъхъ вдовствующихъ попахъ и о діаконахъ преподобна игумена Іосифа Ламскаго Волока самобывшаго на томъ соборъ, Собраніе отъ священныхъ правиль о отлучаемыхъ и изверженнымъ быти отъ церкви отъ сего собора священникамъ неимущимъ женъ. И мнози глаголють аще нъціи въ зазоръ суть, тъхъ подобаетъ отврещи. А неимущихъ женъ, а чисто живущихъ не повелъваютъ ни апостольская, ни отеческая правила тёхъ изврещи, а глаголютъ первымъ правиломъ седмаго собора, сиръчь отъ правиль апостольскихъ отеческихъ: въ нихъ нъсть приложити, и отъ нихъ въсть отняти. Отвътъ. А ивіи же мнози глаголютъ священнымъ и божественнымъ правиломъ апостольскимъ и отеческимъ не противляемся, но паче утвержаемъ, и отъ церкви божія яко гниль удъ отсъкаемъ. А глаголете: которые священницы не въ зазоръ сущи, а неимуще женъ подобаетъ имъ служити. Мы же глаголемъ: аще быти чистымъ немощно злое то прелюбодъйство искоренити. А мнози святіи отцы изъ правиль апостольскихъ и отеческихъ оставища что есть на вредъ церкви и на соблажнение христіанству. Апостольское правило 51 повелъваетъ епископу брака и мясъ и вина не гнушатися. Анкирскій соборъ правило 14 мяса ясти попомъ и ділконамъ повелъваетъ, а о епископахъ умолче и не повелъваетъ. А шестый соборъ совершенно отсъче еже епископу жену имъти не на отвержение, ни на развращение пятому правилу апостольскому, но на спасеніе и на лучшее поспъшение людемъ промышляющимъ, ни дадыи никоего порова на священническое строеніе. Правило апостольское 14 епископу повелъваетъ въ ину епископью преити, аще отъ многихъ нудимъ будетъ, и отъ совершеннаго собора повельнаетъ преити. А Сардискій соборъ, сиръчь въ средцы правило 1 апостольскому правилу не послъдуетъ, иже епископомъ отъ града во градъ, сирвчь оставльше свою епископью ину взимати не повелеваетъ. А второе правидо того же собора отрече бо таковому ни во исходъ отъ житія достойну быти причащенію. Апостольское правило 85 повелвваетъ чести осмеры книги, Климентомъ сложены честным и святым имъти ихъ. Шестого собора 2 правило отврещися повельваетъ за нъкая ложная ихъ суть чужа благочестію иновфрныхъ приложили

въ нихъ на вредъ церкви. Въ новой Кесаріи правило 3 повелвваеть четвертому браку быти, а соборъ соединенія никакоже повелъваетъ четвертому браку быти, но и тягость церковную налагають. Собора въ Кесарін правило 14 діакономъ 7 должномъ быти, аще и зъло будеть веліи градъ; послушествуеть же отъ книгъ Дъянія. Шестаго собора правило 16 глаголеть: недобръ разумъща того собора отцы, еже въ книгахъ Дъяніи апостольскихъ о седми діаконехъ лежащаго словеси, а не о служащихъ бо рече божественныхъ таинъ. Сего ради убо церкви не истязани будутъ по оному правилу по 7 діаконъ имъти въ службъ божественныхъ таинъ: кояждо церкви противу имънію сходящемуся къ ней да имать колико можетъ. До перваго собора праздноваху пасху христіане въ той же день, въ кіи день и жидове творяху. И первый соборъ заповъда тако творити; Антіохійскій же соборъ 1 отвюдь отсече праздновати съ іудеи. Въ Лаодикіи правило 16, якоже чести въ суботу евангеліе съ иными писаніи повельваеть. Тол. тому правилу: такося намъ мнить, не бъ еще тогда строеніе якоже бысть потомъ, нынъ же се правило упразднися. Того же правило 19: мира дають священницы, сирвчь цвлованіе, и потомъ мірстій людіе презвитеромъ миръ даяху, рекше цъловахуся съ ними, еже нынъ не бываетъ, упразднибося. Вь Лаодикіи 57: въ дворежъ бескровная жертва не приношается, ни отъ епископа, ни отъ попа, св. правило не повелвваетъ. Шестаго же собора правило 31 Лаодикіи соборъ отвращають, повельваеть съ повельніемъ того мъста епископа съ презвитеромъ служити въ церковицахъ сущихъ внутре домовъ. Правило Шестаго собора 28: гроздіе убо во время подобно къ жертвеннику припосити и благословену быти отъ презвитеръ, и просящимъ сіа раздавати. И святыхъ апостолъ третье правило прощаетъ еже бескровную службу сіа совокупляти, и купно обое раздъляти людемъ. Се правило отрицаеть, и повелвваеть: ктому никтоже отъ презвитерь да недерзнетъ се творити, аще ли ни, изврещи се створшаго. Шестаго собора правило 29: не подобаетъ кароагенскаго правила держати 41. Глаголеть бо отъ неядшихъ человъкъ свершати божественіи службъ, развъ единаго дне въ лътъ, воньже Господская вечеря сътворяется, великіи бо четвертокъ по вечери творяху божественную службу. Се же правило сохрани, еже есть твердо. Ни того дни не остовляеть, но то повельваеть и въ той день,

рекше въ великіи четвертокъ, святымъ не ядшимъ бескровную службу свершить. И людемъ не ядшимъ такоже той причащатись, да непреступленія ради единаго дне весь постъ бесчествуемъ. Шестаго собора правило 82 отъ древнихъ на нъкихъ писаныхъ честныхъ иконъ агныць перстомъ предотечевымъ являетъ. Сеже правило не повелъваетъ, не подобаетъ образа паче истинныи агнець на честныхъ иконахъ написати, перстомъ предотечевымъ показаема, но самого Христа Бога нашего, и шаровными писаніи по челов'вческому образу написовати. Въ древни обычай бъ на сосудъ златъ, или отъ иноа отъ коея вещи сотворить въ руку мъсто, яко же тъмъ пріяти божественныи даръ и причащенія сподобитися ему, сіе отмещетъ шестыи святыи соборъ не подобаеть тако творити, таковыи да отлучится самже и давыи ему, яко честиве творя Божіа образа бездушное злато или иную вещь даную въ работу человъкомъ. Яко аще кто пречистаго тъла причаститися хощеть въ соборная времена и единъ къ нему причащениемъ быти руци назнаменуя во образъ креста, тако приступаетъ и да пріемлеть приобщеніе благодати. И Лаодикійскаго собора правило 26 заключителемъ прощаетъ быти. И о діаконехъ, четвертаго собора правило 15 повельваетъ имъ быти. Кареагенскаго собора правило 6 повелъваетъ же имъ быти, и многимъ инымъ правиломъ послушествуеть быти. А после седмого собора никакоже ихъ глаголють и не пребывають".

За тъмъ отцы Стоглаваго собора объясняють, что изчисленными здъсь измъненіями и отмъненіями прежнихъ соборныхъ постановленій, не нарушается правило: "иже, кто отъ седми соборовъ приложить, или уложить, анаеема да будеть". Вотъ подлинныя слова ихъ:

"И глаголете: иже кто отъ седми соборъ приложитъ или уложитъ, то глаголютъ святіи собори о Господъ нашемъ Ісусъ Христъ, о истиннъмъ Бозъ, и якоже въ коемждо паче же въ шести соборъхъ сихъ о въръ взысканіе бысть нарокъ, рекше уставъ ученія изнесеся. Первому уставльшу единосущна Отцу Сына, наказа и во святый духъ въровати. Второму же единосущна Отцу и Сыну и Духу явъ уставльшу, споклонятися устави. Третьему же совершенна о Божествъ, тому совершенну о человъчествъ Господа нашего Ісуса Христа уставльшу, Единаго, а не

Братское Слово № 5.

два Сына устави. Четвертому же прежеглаголанная утвердившу, двъ естествъ въ немъ знати несліяннъ и нераздъльнъ явъ бесъдоваша. Пятому же то извъствовавшу на обоима естествама, истинна же и дъйственна, и суща знаема явъ извъща. Шестому же всъхъ соборъ поновившу и извъстившу совершена Господа нашего Ісуса Христа въ божествъ и человъчествъ сказаща. Седмый же соборъ на иконоборцы, рекше на оклеветающихъ христіаны, и ихъ прокленше, церкви же древнюю красоту ей дароваща, иконная воображенія той имъти и любезно облобызати сія добръ заповъдавше, такоже и образу честнаго креста поклонятися облобызавше и утвердивше. Къ симъ заповъдемъ о Господъ нашемъ Ісусъ Христъ и истиннъмъ Бозъ, и о поклоненіи святыхъ иконъ, аще кто приложитъ, или уложитъ, да будетъ проклятъ". (Стогл. 79).

Вотъ, отцы Стоглаваго собора ясно свидътельствують, что измъненію не подлежать одни только соборныя постановленія о догматахъ въры; постановленія же, касающіяся обрядовъ и обычаевъ, церковь изміняла и импеть право измінять по потребности, и притомъ такія, которыя изложены на древнихъ соборахъ. Ясно, что тъмъ паче церковь имъла право по потребности замънить, въ обрядъ перстосложенія, троеперстіемъ двуперстіе, о которомъ ни на одномъ изъ вселенскихъ и помъстныхъ соборовъ нътъ постановленія. Итакъ ясно, что возражатели мои, обличающіе меня въ клеветь на Стоглавый соборъ, напротивъ, сами произносятъ на него "наглую клевету", утверждая, что "онъ (якобы) нигдт не засвидътельствоваль, что на отминяющихъ преданія церковныя клятва св. отецъ не простирается". Они утверждають, якобы Стоглавый соборъ "ръшительно свидътельствуетъ, что отмънять можно только еретическіе обычан и обряды"; а сами отцы Стоглаваго собора перечисляють, какіе оставлены обряды и обычаи изъ установленныхъ святыми Апостолами и святыми соборами, следовательно, несомненно, православные, а отнюдь не еретическіе, и говорять: "мнози святіи отцы изъ правиль апостольскихъ и отеческихъ оставища", - изъ правиль отеческихъ, а не еретическихъ.

Кто же изъ насъ произнесъ влевету на Стоглавый соборъ? — Ясно, что сами мои возражатели, а отнюдь не я.

Далье мои возражатели говорять: "Лжеученіе, что преданія, или обряды церковная власть можеть перемънять и отмънять по своему произволу, не разбирая православны они, или неправославны, есть собственное ученіе новообрядческой церкви учащей, заимствованное ею отъ католичества для оправданія своихъ нововводствъ. Древняя же церковь не знала этого ученія".

Но мы сейчась представили свидътельство отцевъ Стоглаваго собора именно о томъ, что церковная власть можеть безпрепятственно по потребности измінять обрядовыя преданія. Значить, противники мои должны признать и ученіе отцевъ Стоглаваго собора лжеученіемъ, заимствованнымъ отъ католичества. Ученіе нынвшней православной грекороссійской церкви какъ о догматахъ въры, такъ и объ обрядовыхъ преданіяхъ, во всемъ согласно съ ученіемъ древней церкви, и потому противники мои совствъ несправедливо говорятъ, что якобы она имъетъ ученіе, котораго не знала древняя церковь. Напротивъ, ихъ собственное ученіе, требующее неприкосновенности самой формы обрядовъ, обрядамъ усвояющее значеніе догматовъ, есть именно ученіе, какого не знала древняя Христова церковь, измышленное старообрядцами для оправданія изъ незаконнаго отділенія отъ церкви.

"Обрядами называются всё видимыя действія въ церкви, каковы: крещеніе, муропомазаніе, хиротонія, литургія, крестное знаменіе, перстосложеніе для крестнаго знаменія, богослуженіе и проч. Если новообрядческая церковная власть имъетъ право перемънять обряды, то она вскоръ перемънитъ всё православные обряды на еретическіе, напримъръ православное погруженіе перемънитъ на католическое обливаніе и сдълаетъ свою церковь во всемъ еретическою".

Такъ пишутъ мои возражатели. Но, не говоря уже о томъ, что усвоять перстосложенію для крестнаго знаменія одинаковое значеніе съ таинствами, крещеніемъ, муро-

помазаніемъ и проч., есть крайнее нечестіе, замічу имъ, что видимыя дъйствія даже и въ самыхъ таинствахъ святая церковь въ разное время и по особымъ нуждамъ употребляла различныя. Такъ святое крещеніе хотя совершала и совершаеть всегда чрезъ троекратное погруженіе прещаемаго въ воду, но по нуждів допускала совершать его и чрезъ обливаніе. На вопросъ Сарайскаго епископа Өеогноста: "приходящихъ отъ татаръ и хотящихъ преститися и не будеть сосуда велика, да вчемъ погружаетъ ему", какъ поступать? - Константинопольскій соборъ православныхъ епископовъ, бывшій въ 1301 г. въ присутствіи русскаго митрополита Максима, отвіналь: "да обливають его трижды во имя Отда и Сына и Св. Луха" (См. книг. древл. Іоан. пост. и въ Истор. рус. цер. Филарета арх. Черн.). Въ Уставъ св. Кипріана митрополита Кіевскаго, равно какъ и въ Потребникъ нашего русскаго перваго патріарха Іова повельвается слабаго младенца "посаждать долв въ крестильницв, водв сущи по шію, и куплетъ, придержа лъвою рукою; десною же пріемъ теплую воду, возливаетъ на главу его, за еже младенцу слабу сущу, и блюсти залитія" (См. о семъ свид. о вниг. Озерсв.). Таинство св. муропомазанія сначала совершалось возложеніемъ рукъ, а затімь возложеніе рукъ замънено помазаніемъ мура. О томъ, что чинъ литургіи съ теченіемъ времени сокращался и дополнялся разными пъснопъніями, мы уже говорили. И относительно просфоръ на проскомидіи существовали разные обычаи. Такъ въ церкви греческой до 12 стольтія, по указанію Севаста Арменоподя, кром'в памяти святаго и памяти умершаго, позволялось служить на одной просфорь; у насъ въ Россіи, какъ указано въ отвътахъ Нифонта на Кириковы вопросы, служили на трехъ просфорахъ; въ другихъ же древлеписменныхъ харитейныхъ Служебникахъ указано различное число просфоръ (См. о семъ у Озерск.). Самое же таинство Евхаристіи, по установленію Господню, не требуеть ни седми, ни пяти просфорь, но только единыя,

какъ объ этомъ ясно свидътельствуетъ Евангеліе: пріемъ Іисусь хапбь, благословивь, преломи, и даяше ученикомь, и рече: пріимите ядите: сіе есть тьло Мое (Мат. зач. 108). Исполняя заповёдь Господню, св. Апостолы и совершали таинство Евхаристіи на единомъ хлъбъ: еси бо от единого жальба причащаемся (1 Кор. зач. 145). Въ согласность сему ученію и св. церковь совершаетъ таинство на единомъ клъбъ и отъ единаго клъба пріобщаеть всёхъ тела Христова; прочія же просфоры только приносятся при таинствъ въ честь Богородицы и святыхъ, но отнюдь не смишиваются съ Господскою просфорою. А противники мои находять новшество въ томъ, что церковь приняла употреблять пять просфоръ, а не семь, и за это и за подобныя сему новшества считаютть ее впадшею въ еретичество. Не стыдясь, они пророчествуютъ даже, что православная церковь "вскоръ перемънитъ всъ православные обряды на еретическіе, погруженіе на обливаніе, и сділаеть свою церковь во всемь еретическою". Эгимъ они вполнъ уподобляются своему первоучителю протопопу Аввакуму, который писаль, обращаясь въ царю Алексвю Михайловичу: сынг твой посль тебя распустить о Христъ всъх страждущих и върныхъ (върующихъ) по старымъ внигамъ въ Господа нашего Ісуса Христа. На шестомъ соборъ бысть же сіе. Константинъ брадатый прокляль же мучителя, отца своего, еретика, и всёмь върнымъ и страждущимъ по Христъ животъ дарова, Тако глаголеть Духь Святый мною, гръшнымь рабомь своимь: и здысь тоже будеть посль тебя (Мат. для ист. раск. т. 8, стр. 45). Чтобы вполнъ сравняться съ Аввакумомъ, противникамъ моимъ оставалось только сказать, что и ими гръшными "глаголетъ Духъ Святый"; а въ остальномъ ихъ пророчество не отличается отъ Аввакумова, и конечно исполнится съ такою же точностью, какъ исполнилось пророчество ихъ протопопа Аввакума...

"Но этого мало, добавляють мои противники, въдь власть ихъ церкви, какъ проповъдуеть Антоновъ въ ез духъ,

имъетъ право не только перемънять, но и прямо отмънять всъ православные обряды, какіе ей вздумается отмънить. Этимъ прямо подготовляется мъсто послъднему антихристу".

Церковь имфетъ право измфнять и отмфняеть обряды не "какіе вздумается" (эта грубая фраза даже не имветъ и приложенія къ церкви), а тъ, какихъ требуетъ нужда и польза ея членовъ, какъ и при патріархв Никонв у насъ сдълано исправленіе обрядовъ для соблюденія и въ оныхъ единства и полнаго согласія съ прочими православными церквами. А подготовленіемъ міста послівднему антихристу можетъ служить не измъненіе по потребности церковію какихъ либо обрядностей, не заключающихъ въ себъ ни православія, ни кривословія, а отверженіе въры въ непреложную силу и дъйственность словесъ Господнихъ, въ чемъ повинны сами мои возражатели и всв старообрядцы, отвергающіе силу и действенность Божія обътованія о неодольнеомъ пребываніи церкви до скончанія въка съ полнотою і ерархіи и таинствъ. Антихристъ и воспользуется этимъ безвъріемъ: истиннаго Бога отринетъ и вивсто его объявить себя богомъ, показующе себе яко Бог есть (2 Солун. зач. 275).

"Стоглавый соборъ (говорять далве мои противники) приводиль слова Іосифа Волоцкаго не въ доказательство, что измъненіе обрядовъ не подлежить осужденію, какъ несправедливо утверждаеть Антоновъ, а, какъ сказано въ той же главъ, для подтвержденія того, что святіи отцы отмънили только то, "что есть на вредъ церкви и на соблажненіе христіанству". "Это — всегдашнее ученіе церкви православной, что отвергать должно еретическіе вредные преданія и обычаи, а православные должно хранить".

Напрасно упрекая меня въ несправедливости, сами противники мои, напротивъ, говорятъ явную неправду. Изъ ихъ криваго толкованія выходитъ, что якобы тъ преданія и обычаи", которые содержала древняя святая Христова церковь, о которыхъ упоминаетъ преп. Іосифъ, какъ

подвергшихся отминенію, были еретическіе и вредные. Не есть ли это тяжкая клевета и на древнюю церковь, и на преподобнаго Іосифа и на Стоглавый соборъ? Нътъ, отмъненные церковною властію обряды и обычаи, перечисленные преп. Іосифомъ и Стогдавымъ соборомъ, отмънены не потому, что были вредные, еретическіе: св. Апостолы и св. соборы "на вредъ церкви и на соблажнение христіанству « обрядовъ и обычаевъ не могли установлять и не устанавливали; а потому они подверглись отминенію, что нъкоторые изъ употребляющихъ оные стали ими злоупотреблять. Приведу и примъры. Согласно тому, какъ было на самой тайной вечери, издревле твло Господне подавалось причащающемуся въ руки, а святой крови всв пріобщались прямо изъ чаши; обычай этотъ утвержденъ былъ и вселенскимъ соборомъ (6 всел. соб. пр. 101). Впоследствін же, по случаю возникшихъ отсюда злоупотреблевій, сей древивишій и соборомъ утвержденный обычай отмъненъ, а установлено преподавать тъло и кровь Христову прямо въ уста лжицею (См. Чет.-Мин. подъ 9 ноября). Еще. У древнихъ христівнъ былъ обычай целованія въ церкви: "предъ пріятіемъ пречистыхъ таинъ, въ знаменіе согласія и дружескія любви особо женскій полъ и мужскій полъ ціловашеся. Сіе потомъ церковь премвни, понеже то временемъ безъ нвкихъ худыхъ помысловъ быти не можаше" (Бар. лъто Госп. 45). По такимъ и подобнымъ причинамъ были оставляемы въкоторые древніе, даже святыми соборами утвержденные, обряды и обычаи; а не потому, что они были "еретическіе и вредные", какъ лжемудрствуютъ мои возражатели. "Еретическихъ и вредныхъ уставовъ и обычаевъ церковь Христова никогда не содержала и св. соборы никогда не утверждали. Старообрядческіе учители, Усовъ и его сотрудники, клевещуть на святую церковь и на святыхъ отцевъ, говоря, что они содержали и издавали такіе уставы и что будто бы уставы сін были отмінены именно за то, что были еретическіе и вредные.

Эту нечестивую мысль, что якобы перечисленные у пр. Іосифа и на Стоглавомъ соборъ обряды и обычаи отмънены, какъ вредные для церкви, еретическіе, противники мои тщатся подтвердить постановленіемъ Стоглава объ аллилуіи. "Это, говорять они, подтверждаеть и указанный Антоновымъ примъръ относительно постановленія объ аллилуіи. Соборъ этоть отвергь обычай троить аллилуія, какъ новый, привнесенный извить отъ латинъ въ нъкоторыя мъста русской церкви. Ибо, по свидътельству сего святого собора, трегубая аллилуія: "нъсть православныхъ преданіе, но латинская ересь" (Стог. гл. 42).

Но ссыява на постановление Стоглаваго собора объ аллидуін не опровергаеть и не можеть опровергнуть того яснаго и такъ полно составленнаго преп. Госифомъ Волоколамскимъ свидътельства объ отмънъ многихъ древнихъ, несомивнио православныхъ, уставовъ и обрядовъ, которое привель самь же Стоглавый соборь и которое для вразумленія старообрядцевъ выше перепечатано мною вполив. А что касается постановленія объ алдилуін, то следуеть свазать, что хотя Стоглавый соборъ и назваль трегубое аллилуія латинской ересью, но такой ереси въ немъ нотъ. Оно, какъ и двойственное аллидуія, есть преданіе святой церяви, а не еретиковъ датинъ. Это подтверждается несомевными памятниками древности, даже и самимъ Стоглавымъ соборомъ. Онъ говоритъ: "во Псковъ и во Псковской землъ по многимъ монастырямъ и церквамъ, да и въ Новгородской землъ по многимъ же мъстамъ, доднесь говорили трегубую аллилуію". Ясно, что тройственное аллидуія во времена Стоглаваго собора во Псковъ и Новгородъ признавалось древнимъ преданіемъ. Такъ было и въ Москвъ, какъ видно это изъ посланія Фотія митроподита московскаго во Псковъ, гдв онъ повелъваеть святое аллилуія троити, и пишеть сице: "а что ми пишите о аллидуін на словахъ, сице глагоди: слава Отцю и Сыну и Святому Духу и нынъ и присно и во въки въковъ аминь, аллилугіа, аллилугіа, аллилугіа, слава тебв Боже, аллидугіа, аллилугіа, аллилугіа, слава тебѣ Боже, аллилугіа, аллилугіа, аллилугіа слава тебѣ Боже". Это посланіе Фотія находится въ сборникѣ конца 15 вѣка, хранящемся въ Румянц. мувеумѣ № 358, на который, по "Выпискамъ Озерскаго", я и сосладся. Противники мои теперь возражають миѣ на это:

"Антоновъ говоритъ, что тройственное аллилуія будто бы употреблялось московскою церковію. Но это совершенно невърно. Ибо этого ничъмъ нельзя доказать, и Антоновъ не доказываетъ, указанное же имъ посланіе митрополита Фотія во Псковъ повелъваетъ двоить, а не троить аллилуія. Древнъйшій списокъ этого посланія хранится въ синодальной библіотекъ подъ № 562, въ которомъ повелъвается двоить аллилуія. Этотъ списокъ полнъе приводимаго Озерскимъ сокращеннаго списка, и потому заслуживаетъ болъе въроятія, чъмъ этотъ послъдній, тъмъ болъе, что и изъ другихъ источниковъ видно, что въ эти и древнъйшія времена въ Москвъ употреблялось двойственное аллилуія".

Что въ московской церкви употреблялось и двойственное аллилуія, этого мы не отвергаемъ. И хотя мои противники указали рукопись, которой отдають предпочтеніе предъ указанной мною, но есть несомнанныя свидательства, что въ Москвъ употреблялось и тройственное аллилуів, и что святый митрополить Фотій въ посланіи во Псковъ училъ именно троенію аллилуіи. Въ Синодальной библіотекъ подъ № 462 хранится Тріодь постная и цвътная старописменная греческая, съ греческою подписью, которая по-русски значить следующее: "Сія книга приложена въ митрополію отъ святвишаго митрополита всея Россіи господина Фотія: и вто восхощеть отнять сію (книгу), да иметъ клятвы трехъ сотъ осмынадесяти богоносныхъ отцевъ, и ихъ отдученіе". Въ сей тріоди на листъ 334 написано по-гречески трижды: άλληλούια, άλληλούια, άλληλούια δόξα σοι ό θεός (το-есть алинуіа, алинуіа, алиндуіа, слава тебъ Боже). Многія другія свидътельства древнегреческихъ и древнерусскихъ книгъ о тройственномъ

аллилуіа см. въ "Выпискахъ Озерскаго". Здёсь приведемъ только свидътельство старопечатнаго Соборника, изданнаго по благословению патріарха Іосифа. Здівсь объясняется, что тройственное аллилуія съ приглашеніемъ "слава тебъ Боже", по толкованію Григорія Богослова, соотвътствуетъ пъсни серафимовъ, вопіющихъ: святъ, свять, свять, Господь Саваооъ, и такою пъснію славящихъ "Троицу треми святьбами, собираемыми воедино господство: во еже бо глаголати по трижды сеята, три составы назнаменають, а во еже прирещи единою Focnodb, едино являетъ божество, якоже и Аванасію великому любомудрствовася". Значить патріархъ Іосифъ въ трегубомъ аллизуін не признаваль указываемой Стоглавымъ соборомъ латинской ереси, а напротивъ, вмъстъ съ великимъ Аванасіемъ и Григоріемъ Богословомъ, считалъ трегубое аллилуіа имъющимъ глубовій догматическій смыслъ. Какъ же противники мои дерзають называть ересью трегубое аллилуіа, употребляемое православною церковію для исповъданія Святыя Троицы? Ужели исповъдывать Св. Троицу, по ихъ мевнію, есть ересь? И не противятся ди они, утверждая это, святымъ Ананасію Великому и Григорію Богослову, и самому уважаемому ими патріарху Іосноу?

Они говорять: "трегубое аллилуія латинскимъ обычаемъ называетъ и Максимъ грекъ". Но это слово преподобнаго Максима грека, въ коемъ трегубое аллилуіа называется латинскимъ обычаемъ, самый главный авторитетъ моихъ противниковъ профессоръ Голубинскій называетъ "омрачающимъ его память". "Относительно написанія этого (слова), говоритъ онъ, необходимо или по крайней мъръ со всею въроятностію должно думать слъдующее: въ Москвъ въ максимово время сугубая аллилуія если не находилась въ общемъ употребленіи, то по крайней мъръ была въ употребленіи въ высшей, придворной сферъ; какой-нибудь весьма сановитый поборникъ сугубой аллилуіи предложилъ Максиму услужить ему своимъ перомъ, и онъ, надъясь добиться чрезъ сановника того въ отно-

шеніи къ себъ, чего искаль — отпуска на родину, или по крайней мъръ свободы отъ заточенія и церковнаго отлученія, и имълъ слабость согласиться" (См. Богосл. Въстн. 1892 года, мъсяцъ май). Другіе ученые отвергають самую подлинность приписываемаго Максиму слова объ аллилуіи; но мы нарочно привели отзывъ о немъ ученаго, особенно авторитетнаго для старообрядцевъ, которому они не могутъ не върить. Значитъ, ихъ ссылка на Максима грека, якобы признававшаго трегубое аллилуія "латинской ересью", не имъетъ значенія.

Въ отвътахъ своихъ я указывалъ на Житіе преподобнаго Еворосина, гдъ свидътельствуется, что "трояще божественное аллилуія мнози въ чудесъхъ просіяша и въ великихъ знаменіяхъ". На это мои противники возражаютъ:

"Приводить что либо изъ упомянутато Житія въ свою защиту новообрядцы ръшительно не имъютъ никакого права, такъ какъ оно положительно отвергнуто ихъ соборомъ 1667 года, какъ лживое сказаніе. Какъ же Антоновъ смъетъ върить ему, когда ихъ церкви соборъ запретилъ сему върить? очевидно для апологета новообрядства преступить правило цълаго собора ничего не значитъ, лишь бы оправдать своей церкви новшества".

Но не все въ Житіи Евфросина лживое сказаніе, а есть въ немъ лживое, есть и не лживое. Лживое то, что повъствуется отъ имени Богородицы: "первіе глаголется дважды аллилуія въ прославленіе Отцу", и: "аллилуіа, аллилуія слава тебъ Боже, означаетъ: воскресе въ божествъ и человъчествъ". Это есть явная ересь, ибо Богъ Отецъ не вочеловъчивался, не умиралъ и не воскресалъ; умеръ и воскресъ Іисусъ Христосъ, и точію плотію, а не божествомъ, якоже учитъ православная церковь: "распятіе и смерть претерпълъ еси плотію, безстрастный божествомъ" (Октай гласъ 4, въ нед. на хвал. стих. 4). И еще неоднократно толкуется въ Житіи, якобы Духъ святый вочеловъчился и всынился, что также есть ересь,

ибо Духъ святый не вочеловъчивался и не всынялся. Вотъ. это то неправославное учене въ Житіи Евфросина соборъ 1667 года и назвать дживымъ, запретивъ ему върить. Fro не признаваль во всемь справедливымь даже самъ Стоглавый соборъ, котя и положиль въ основание своего опредъленія о двойственномъ алминуія и объ отложеніи тройственнаго именно это откровеніе Богородицы. Онъ толкуеть, что алапуія значить слава тебь Боже, а "не воскресе въ божествъ и человъчествъ", какъ толкуется въ откровеніи Житія. А свидътельство его, что "мнози трояще божественное алминуія въ чудестькъ просіяша" есть сказаніе не лживое, а правдивое. Это подтверждается святостію помянутаго Фотія митрополита московскаго и доныев почивающаго въ московскомъ Успенскомъ соборъ, учившаго употреблять тройственное RIVLULLA

Когда во Псковъ возникъ споръ объ аллилуіи, двоить ли, или троить ее, то умные люди тогдашняго времени "судили, что то и другое одинавово: ибо трегубное аллилуія, а четвертое слава тебъ Боже, являють три-упостасное, единосущное божество, а сугубая аллилуія являеть въдвухъ естествахъ единое божеское лицо Христа. Потому какъ ни молвить человъкъ тою мыслію, такъ и добро" (Посланіе Димитрія толмача въ Новгородскому м. Геннадію. См. Истор. руссв. цер. Макарія, т. 8). Согласно сему учить и нынъшняя православная грекороссійская церковь, говоря: "въ нъкоторыхъ старыхъ книгахъ было читано аллилуіа дважды, а въ третій разъ слава тебъ Боже; а въ новыхъ печатается аллилуіа по трижды, и слава тебъ Боже. Здъсь въ словахъ хотя есть разность, но нътъ въ силъ разности. Ибо кто читаетъ дважды аллилуія, а въ третій разъ слава тебъ Боже, тотъ прославляетъ святую Троицу; а вто читаетъ аллилуія трижды, тотъ также прославляетъ святую Троицу, а прибавленіемъ слава тебъ Боже означаетъ, что въ Троицъ есть едино божество" (Увъщаніе м. Платона, л. 42). А противники

мои утверждають, якобы тройственное аллилуія есть латинская ересь и за употребленіе онаго въ прославленіе святыя Троицы и единства Божества въ Троицъ обвиняютъ православную церковь въ еретичествъ, говоря: "новообрядцы приняли латынскую ересь, отвергнутую святымъ Стоглавымъ соборомъ! Вмъстъ съ нею они обвиняютъ въ содержаніи сей ереси Аванасія великаго и Григорія Богослова, и всю древлегреческую и древлероссійскую церковь! Вотъ до чего доводить ихъ слъпая вражда къ православію! Впрочемъ о трегубомъ аллидуја заговорили они здёсь только для подтвержденія своего мивнія, что якобы отмънъ подлежать одии лишь существовующіе въ церкви еретическіе обряды, установленія и догматы, и что якобы отмънить ихъ имъетъ власть каждый мірянинъ. Мы достаточно показали, какъ несправедливо и нечестиво это ихъ мивніе.

E. Антоновъ.

(Продолжение въ слъд. №.)





## Исторія бълокриницкаго священства\*).

6. Поѣздка Кирилла въ Молдавію. — Вторая поѣздка Павла къ Амвросію. — Поставленіе епископа въ Тульчу и учрежденіе Славской архіепископіи.

Въ апрълъ 1850 г. Кириллъ, въ качествъ митрополита, совершилъ путешествіе къ сосъднимъ, особенно расположеннымъ къ митрополіи, молдавскимъ старообрядцамъ, хотя путешествіе за границу Австріи было прямымъ нарушеніемъ императорскихъ декретовъ относительно липованскаго верховнаго пастыря, дозволеннаго къ существованію только у однихъ буковинскихъ липованъ, съ ръшительнымъ воспрещеніемъ имъть подчиненныхъ старообрядцевъ въ другихъ государствахъ. Предъ отъёздомъ, 4 апрёля, онъ подписалъ грамоту на имя намъстника — Онуфрія, въ которой говорилось: "По случаю моего отъвзда за границу въ предвлы княжества Молдавскаго, паче же (?) по долгу моей епархіальной обязанности для осмотрънія и исполненія разныхъ духовныхъ дъль въ тамошнихъ обществахъ единовърныхъ нашихъ христіанъ, здъсь же въ Буковинъ и въ самой нашей митрополіи какія касаться будуть духовныя дела поручаю вашему преосвященству исполнять, какъ-то божественную службу и епархіальныя дъла вмъсто

<sup>\*)</sup> Продолжение. См. выше стр. 484.

меня, все по закону въ полной мъръ, до обратнаго моего возвращенія, будучи въ той надеждъ, что вы никакого упущенія не сдълаете, для того отечески васъ и благословляю" в 1). Какія духовныя дъла" призывали Кирилла въ Молдавію, не извъстно; и трудно допустить, чтобы безъ Павла, который не ъздиль съ нимъ, могъ онъ дълать какія-либо духовныя дъла въ Молдавіи. Имъется только свъдъніе, что 16 и 17 апръля Кириллъ служилъ въ Мануиловкъ и за этими службами поставилъ сначала въ дъяконы, затъмъ въ попы нъкоего "почтеннаго мануиловскаго жителя Іеремію Стефанова, предъизбраннаго отъ среды всего общества" в 5). Надобно полагать, что Кириллъ тадилъ въ Молдавію собственно за тъмъ, чтобы повеличаться въ своемъ митрополичьемъ званіи, и Павелъ дозволилъ ему исполнить это тщеславное желаніе, быть можетъ, даже и въ интересахъ митрополіи.

Но какъ ни смѣло въ разныхъ окружныхъ грамотахъ и при другихъ случаяхъ Павелъ выставлялъ Кирилла въ званіи дѣйствительнаго и полновластнаго митрополита Бѣлокриницкаго, его однакоже сильно смущало то обстоятельство, что ни Аркадій Славскій, ни самъ Амвросій все еще не давали своего согласія на признаніе Кирилла въ митрополичьемъ санѣ, а потому съ канонической точки зрѣнія, какъ произведенный въ это званіе безъ ихъ вѣдома и согласія, Кириллъ не имѣлъ права называться митрополитомъ и дѣйствовать какъ митрополитъ. Что Амвросій отказался признать Кирилла въ санѣ митропо-

<sup>54)</sup> Подлинная въ Бълокр. арх.

<sup>55)</sup> Такъ именно записано въ Памятникъ подъ этими числами (№ 91). Любопытно, что ставленная грамота Іереміи была выдана уже чрезъ три мѣсяца послѣ поставленія. Тамъ же записано: "Грамота послана 18 іюля 1850 г. и доставлена нашими депутатами Алимпіемъ и Павломъ". Отсюда и видно, что Павелъ не сопутствовалъ Кириллу въ Молдавію: будь онъ тамъ, грамота была бы написана и выдана немедленно. Теперь же Павелъ и Алимпій ѣздили въ Яссы, конечно, не за тѣмъ, чтобы доставить ставленную грамоту мануиловскому попу, а вѣроятно для полученія высланныхъ изъ Москвы капиталовъ, которые обыкновенно пересылались въ Яссы, такъ какъ приближалось время уплаты Амвросію 500 червонцевъ.

лита, это мы уже видъли. Точно такъ же и Аркадій, на извъстное, лукаво составленное письмо Павла о поставленіи Софронія въ епископа для Россіи и о возведеніи Кирилла въ митрополиты, после продолжительнаго молчанія ответиль решительнымъ отказомъ — признать Кирилла въ этомъ санъ, живу сущу митрополиту Амвросію, и даже прямо уподобилъ его за это "Арсакію блядивому" 56). Понятно, что Павелъ съ своими ближайшими совътниками весьма озабоченъ быль изысканіемъ способовъ, какъ бы склонить несговорчивыхъ архіереевъ къ признанію Кирилла дъйствительнымъ митрополитомъ. Амвросія надъялись склонить подарками и деньгами, когда повезуть ему во второй разъ жалованье въ Цилли; а Славскаго Аркадія задумали подкупить почестями, — предложить ему поставить въ предълахъ Турціи еще епископа, который находился бы въ подчинении ему, въ качествъ его намъстника, а самого произвести въ архіепископы, и учредить такимъ образомъ Славскую архіепископію, которая однакоже была бы въ зависимости отъ Бълокриницкой митрополіи, при чемъ Кириллъ само собою уже былъ бы признанъ митрополитомъ. Попытка въ этомъ родъ была сдълана еще въ іюнъ 1849 г. Аркадію послано было изъ митрополіи сообщеніе о предполагаемомъ учреждении Славской архіопископіи съ предложеніемъ избрать достойнаго человъка для поставленія въ епископы, и именно на Майносскую епархію, которая числилась прежде за Кирилломъ. Для совершенія этого дела Аркадій приглашался въ Браиловъ, куда къ назначенному времени прибыль бы и Кирилль, или Онуфрій съ Павломъ 67). Тогда этотъ замыселъ не удался, быть можетъ, потому, что положеніе Аркадія и въ самой Славъ было еще весьма не прочно,

<sup>56)</sup> Письмо это, сочиненное конечно Аркадіємъ лаврентьевскимъ, по всей въроятности истреблено Павломъ; но что такого содержанія письмо изъ Славы получено было въ Бълой-Криницъ, объ этомъ свидътельствуетъ о. Онуфрій (см. *Брат. Сл.* 1893 г. стр. 413).

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup>) См. въ *Памятникъ*, подъ 13 іюня 1849 г. (№ 74). Здъсь же замъчено, что "сообщеніе сіе на трехъ аркушахъ послано почтою чрезъ (т.-е. на имя) брашловскаго купца Семена Семенова".

а путешествія съ подобными цълями грозили ему даже больпюй опасностью; но самое предложеніе — учредить архіепископію въ Славъ, какъ видно, принято было благосклонно Аркадіемъ и его совътниками зв). Начало этому дълу было такимъ образомъ положено, и для того, чтобы довести его до конца, ръшили теперь не приглашать уже Аркадія въ Браиловъ, а отправить кънему, въ Славу, депутацію изъ митрополіи. Ръшили, что въ Славу съъздить самъ Павелъ съ намъстникомъ Онуфріемъ и что эту поъздку они соединятъ съ поъздкою въ Цилли къ Амвросію, — побываютъ сначала у Амвросія, съ нимъ ръшатъ дъло, а отъ него возвратятся въ Въну, и изъ Въны, по Дунаю, проъдутъ прямо въ Добруджу.

Срокъ уплаты жалованья Амвросію приближался, деньги изъ Россіи на этотъ предметь были получены, и въ началъ августа 1850 года Онуфрій и Павелъ снарядились въ путь. Кромъ червонцевъ, они взяли съ собой старопечатный Потребникъ и крещальныя принадлежности, такъ какъ въ Бълой-Криницъ имълись извъстія, что въ семействъ Амвросіева сына ожидается приращеніе и новорожденнаго младенца потребуется окрестить въ липованскую въру. Предъ отъъздомъ Онуфрій получиль подписанную Кирилломь 9 августа грамоту, коею уполномочивался лично содъйствовать Аркадію въ рукоположеніи епископа — нам'встника Славской епархіи, "а потомъ учредить архіепископію и произвести самого Аркадія изъ епископа въ архіепископа законнымъ правомъ, дабы онъ впредь могь самъ, съ содъйствіемъ своего намъстника, поставлять другихъ епископовъ въ Европейской Турціи и въ Азіи и въ Африкъ, по его собственному благоусмотрънію"; далъе говорилось въ грамотъ, что о поставленныхъ епископахъ въ Турціи, Азіи и Африк'в будущій архіепископъ Славскій "долженъ

Братское Слово. № 5.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup>) Это можно видёть изъ того, что въ письме журиловскаго общества къ Кирилу отъ 30 августа 1849 года, сочиненномъ Аркадіемъ лаврентьевскимъ и посланномъ съ возвращавшимся въ Белую-Криницу Евфросиномъ, Кирилъ именуется уже "всъхъ русскихъ древлеправославныхъ христіанъ митрополитом»" (Переписка, вып. II, стр. 10).

давать изв'єстіе" митрополіи и самъ "долженъ зависимъ быть непрем'єнно отъ митрополіи" в в). Такимъ образомъ грамота, полученная Онуфріемъ, на основаніи которой онъ долженъ былъ д'єйствовать по прі'єзд'є въ Славскій монастырь, уже точно опред'єляла права будущей архієпископіи и ея отношеніе къ митрополіи.

Павель и Онуфрій прівхали въ Цилли 31 августа 1850 г. Прівздъ ихъ на этотъ разъ не былъ неожиданностью для Амвросія. Въ предупрежденіе могущихъ послідовать съ его стороны жалобъ и упрековъ за промедленіе въ уплатъ 500 червонцевъ, ему заранъе послано было увъдомленіе о предстоящемъ прівздв бълокриницкихъ гостей. Амвросій даже съ нетерпъніемъ ожидалъ ихъ, и такъ какъ промедленіе всетаки случилось, то, по собственнымъ словамъ Павла, онъ "уже было отчаялся" въ ихъ прівздв и встретиль ихъ "за то маленькимъ выговоромъ, но обаче съ великою радостію". Между тъмъ незадолго до ихъ прівада родилась у Амвросіева сына дочь Измарагда. Предугадывая, что ожидаемые гости будутъ требовать, чтобы она окрещена была въ липованскую въру, Амвросій съ сыномъ поспъшили окрестить ее по православному обряду, пригласивъ православнаго священника, котораго значить не трудно было отыскать, хотя Павель, послъ первой поъздки къ Амвросію, и увърялъ старообрядцевъ, что въ Цилли нътъ ни одной души восточнаго исповъданія. Явившись теперь къ Амвросію, Павелъ и Онуфрій посл'в первыхъ привътствій, вручивъ привезенныя деньги, побесъдовавъ и изъ бесъдъ узнавъ о приращеніи Амвросіева семейства, завели ръчь о крещеніи новорожденной. Когда же получили отвътъ, что Измарагда уже крещена, были до крайности смущены и опечалены; но дълать упреки Амвросію за то, что для крещенія внуки пригласиль "иновърнаго" священника, или требовать "навершенія" этого "еретическаго" крещенія, не посмъли изъ опасенія раздражить его и тъмъ повредить успъху главнаго дела, за которымъ прівхали, то-есть признанію Ки-

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup>) Копія этой грамоты въ *Бплокр. арх*.

рилла въ санъ митрополита 60). И на этотъ разъ имъ дъйствительно удалось устроить это дело. Особой грамоты, которою утверждаль бы Кирилла, какъ преемника своего, въ званіи бълокриницкаго митрополита, Амвросій, правда, и теперь не далъ; но изъявилъ согласіе - отселв называть его митрополитомъ, и въ письмъ, которое опять сочинилъ отъ его имени Павелъ, чтобы доставить въ Бълую-Криницу, дозволиль сдълать такое заглавіе: "воспріемнику моего престола, господину митрополиту Кирилъ"61). Письмо это Амвросій подписалъ собственноручно, и этимъ самымъ, очевидно, усвоялъ уже Кириллу званіе митрополита. Воздавъ въ немъ Кириллу съ братіей "чувствительное благодареніе за неоставленіе его въ забвеніи чрезъ почтенныхъ пословъ, господина епископа Онуфрія и инока Павла", Амвросій посылаль ирезъ них же миръ и благословение господину епископу Аркадію Славскому и всемъ последователямъ австрійскаго священства, "въ Буковинъ, въ Молдавіи, въ Волохіи и въ Турціи живущимъ". О живущихъ же въ Россіи и имъющихъ даже своего епископа, Павелъ опять не нашелъ удобнымъ сообщить Амвросію, и потому въ письмів не преподавались имъ миръ и благословеніе. Нарочитое же упоминаніе объ Аркадіи Славскомъ на сей разъ имъло для Павла особенную важность, при предстоявшемъ свиданіи съ Аркадіемъ: вручая ему для прочтенія

<sup>60)</sup> Самъ о. Онуфрій въ своей запискѣ, писанной для насъ, говоритъ: "Когда у Георгія родилась Измарагда въ Цыли, то мы, Онуфрій и Павель, ѣздили къ нимъ, взяли съ собой Потребнивъ, чтобы новорожденную внуку Амбросіеву крестить въ липованію; но онъ прежде насъ управился и окрестилъ священникомъ сербскимъ (было прежде написано: греческимъ),—все управлено было до прітвяду Онуфрія и Павла. Онуфрій и Павелъ облизались, — потравли со Служебникомъ обратно, уже не предлагали (не сказывали) никому, но скрыли все въ себъ: другимъ не могли и выразить всего, 'потому что липоване этого не вмъстили бы".

<sup>61)</sup> Письмо Амвросія отъ 2 сент. 1850 г. см. въ *Переписко*, вып. 1, стр. 180—181. Здісь же (стр. 140—142) и письмо Онуфрія къ Кириллу отъ 2 сентября, съ весьма краткимъ описаніемъ этой ихъ поіздки къ Амвросію.

письмо Амвросія, въ которомъ преподается ему миръ и благословеніе, Павель вмѣстѣ съ этимъ представлялъ ему документальное доказательство, что и самъ Амвросій призналъ Кирилла въ званіи бѣлокриницкаго митрополита, а потому для него, Аркадія, нѣтъ уже никакихъ основаній отказывать Кириллу въ этомъ признаніи и съ своей стороны<sup>62</sup>). Вообще, Павелъ и Онуфрій ѣхали въ Славу съ полной увѣренностью благополучно окончить дѣло о Кириллѣ. Совершивъ путешествіе отъ Цилли до Вѣны и отъ Вѣны по Дунаю до Тульчи, они пріѣхали въ Славскій скитъ въ концѣ сентября 1850 г.

Положеніе Аркадія въ качеств'в епископа некрасовцевъ было тогда уже значительно упрочено со стороны турецкаго правительства. Этимъ Аркадій весьма много обязанъ быль Осипу Семенову Гончарову. Въ 1848 году Гончаровъ вздилъ хлопотать по его двлу нарочно въ Константинополь, гдв находилась тогда депутація отъ сарыкойцевъ, прибывшая ходатайствовать предъ высшимъ турецкимъ правительствомъ о преданіи новому суду и Аркадія и всъхъ добруджинскихъ последователей былокриницкаго священства. На пути туда, въ Тульчъ, Гончаровъ видълся съ какимъ-то важнымъ турецкимъ вельможей, которому рекомендовали его константинопольскіе друзья-поляки, и быль обнадежень этимъ сановникомъ въ благополучномъ исходъ дъла. Въ Константинополъ, по ходатайству Чайковскаго, онъ быль принять военнымъ министромъ, сераскиръ-пашей, и изложилъ ему свое дъло, а тотъ отправился даже хлопотать за него къ самому великому

<sup>62)</sup> О такомъ именно значени Амвросіева письма говорить самъ Павель въ письмъ къ Кириллу: "А что господинъ митрополить Амвросій особо благодарственное въ вамъ отъ себя написаль письморукою Георгія Андреевича за собственнымъ своимъ подписомъ, тооное мы приняли на руки къ себъ, потому что въ немъ переполнено. и прочимъ, куда мы намърены пхать, да объявимъ его отеческое благоволеніе (Тамъ же стр. 141—142). А что именно тогда, когда. Онуфрій и Павелъ, "запасшись русскими дукатами, привезли (въ 1850 г.) Амвросію жалованья 500 червонцевъ, онъ смиловался — далъ согласіе, чтобы Кириллъ назывался митрополитомъ", объ этомъ ирямо говоритъ самъ о. Онуфрій. (Брат. Сл. 1883 г. стр. 413).

визирю. Тогда послъдовало предписание рущукскому губернатору Сеидъ-пашъ кончить дъло некрасовцевъ примиреніемъ объихъ враждующихъ партій. Предписаніе это, въ запечатанномъ пакетъ, вручено было для доставленія губернатору самимъ сарыкойскимъ депутатамъ, которые совсъмъ и не знали объ его содержаніи, -- они полагали даже, что это есть посл'вднее, грозное ръшеніе Аркадію и его сторонникамъ. Къ удивленію ихъ. губернаторъ, прочитавъ предписание изъ дивана, послалъ приказъ бабадагскому начальству — позаботиться о прекращеніи раздора между некрасовцами; а когда начальство бабадагское, державшее сторону сарыкойцовь, медлило исполненіемъ губернаторскаго приказа, то Сеидъ-паша послалъ въ Бабадагъ своего чиновника Бинь-пашу - покончить дъло. Старики и выборные некрасовскихъ селеній были собраны выслушать ръшеніе. Бинь-паша объявиль, что сарыкойцы и журиловцы должны одни до другихъ не имъть никакого дъла относительно священства и жить смирно: "вы не хотите имъть ЭТИХЪ ПОПОВЪ, -- СКАЗАЛЪ ОНЪ САРЫКОЙСКИМЬ И СЛАВСКИМЪ СТАрикамъ, — такъ и напишите; а вы, журиловскіе, напишите, что поповъ этихъ держать будете". ;Журиловцы немедленно составили приговоръ, и подписались, что судомъ остаются довольны; сарыкойцамъ же очень не хотелось давать подписку, но по приказу начальства, скртпя сордце, подписали приговоръ, что до журиловцевъ и до священства ихъ никакого діла иміть не будуть. Такимъ образомъ діло о новомъ, австрійскомъ священстві у некрасовцевъ было рішено правительствомъ: желающимъ имъть это священство дозволялось безпрепятственно имъ пользоваться, и вместе съ темъ они ограждены были отъ всякихъ притязаній со стороны противниковъ этого священства 63). Ръшеніе состоялось въ сентябръ 1848 года, и затъмъ, даже изъ среды некрасовцевъ, возстававшихъ противъ бълокриницкаго священства, начали являться желающіе принять его. Вь 1849 году паства Аркадія была

<sup>68)</sup> Подробности см. въ статьъ: "Учрежденіе архіерейской канедры у турецкихъ раскольниковъ" (Русск. Впости. 1869 г., кн. 6, стр. 741—750).

уже довольна обширна и многолюдна. Онъ поставилъ не малосвященниковъ и дьяконовъ для старообрядческихъ обществъ, гдъ образовались такимъ образомъ приходы, и освятилъ нъсколько церквей. 10 мая было, напримъръ, освящение церкви въ городъ Браиловъ, 20 августа — въ селеніи Камень, 28 августа — въ Тульчъ. Особенною торжественностью отличалось это последнее. О немъ писали въ Белую Криницу: "Чудное позорище! Вси языцы въ семъ градъ ужаснулися, видя и слыша торжественное освящение сей церкви, видя епископа нашего съ шестью священники и двомя діаконы освящающаго церковь сію! Иноки и инокини р'вдкіе остались по своимъ келіямъ. но вси подвигнулись быть на освящении! Весь градъ наполнился народа нашего! "64) Потомъ освящена была церковь въ Славскомъ скиту. Тогда же священноинокъ Евфросинъ, раздылявшій первоначальные труды и огорченія Аркадія, вмысты съ нимъ сидъвшій въ тюрьмъ, возвратился въ Бълокриницкій монастырь, такъ какъ миссія его кончилась, надобности въ немъ уже не было, ибо некрасовскія селенія и монастырь бол'ье не нуждались въ священникахъ. Евфросина проводили съ почестями: Аркадій наградиль его наперстнымъ крестомъ, 65) а журиловское общество препроводило въ митрополію благодарственное за него посланіе, въ которомъ говорилось о немъ съ великимъ уваженіемъ: "мы лишаемся изъ среды нашего духовенства одного и самаго перваго священника нашего, отца Евфросина, претерпъвавшаго съ нами тюремное заключеніе; онъ присутствовалъ и первенство имълъ во всъхъ торжествахъ нашихъ; онъ былъ у насъ первый священникъ по епископіи. Онъ нынъ оставиль насъ; возвращается къ вамъ. Мы благодаримъ Господа, благодаримъ и

<sup>64)</sup> Пис. журиловскаго общ. къ Кириллу отъ 30 авг. 1849 г. (Перепис. вып. 2, стр. 11).

<sup>65)</sup> Свидътельство на крестъ было послано потомъ Евфросину уже въ 1850 году. Объ этомъ упоминается въ письмъ Аркадія въ Бълую Криницу отъ 20 марта 1851 г. "Отъ 1 ноября посланы вамъ письма отъ обществъ благодарственныя и священноиноку отпу Евфросину свидътельство о жаловавномъ крестъ" (Тамъ же).

ваше преосвященство за кроткаго и любимаго нами сего священника. Возгласимъ ему вси: аксіосъ, аксіосъ! Достоинъ высшей степени за его кротость! Да просвътится свътъ его предъ человъки! Сіе наше начертаніе вручаемъ священноиноку отцу Евфросину для поднесенія вашему преосвященству со всъмъ вашимъ освященнымъ соборомъ и боголюбивыми иноки" 66).

При такомъ умноженіи паствы и расширеніи епархіи Аркадія, поставленіе другаго епископа въ помощь ему и возведеніе его самого въ архіепископы не представлялось діломъ излишнимъ, Аркадія же и очень льстило. Поэтому, когда Онуфрій, по прівздв въ Славскій скить, предъявиль грамоту Кирилла отъ 9 августа, которою уполномочивался содъйствовать Аркадію въ рукоположеніи новаго епископа для некрасовцевъ и его самого возвесть въ санъ архіепископа, предложеніе это встыми славскими отцами было принято съ удовольствіемъ. Рішили поставить епископа въ Тульчу, а не въ Майносъ, какъ прежде предполагалось, имъя въ виду, что и сообщенія съ этимъ азіатскимъ селеніемъ неудобны и что сами майносскіе некрасовцы враждебно относятся къ новой, Бълокриницкой іерархіи, тогда какъ Тульча городъ, съ значительнымъ старообрядческимъ населеніемъ, и имъетъ уже новоосвященную церковь. Безъ затрудненія выбрали и кандидата въ епископы. Самымъ достойнымъ считали, конечно, Аркадія лаврентьевскаго; но въ виду того, что еще Амвросій, по извъстной причинъ, нашелъ невозможнымъ произвести его въ священный санъ, не ръшились его избрать, а выбрали лаврентьевскаго же выходца, смиреннаго и уже довольно стараго священноинока Алипія, хорошо знакомаго и Онуфрію 67). Формальное избраніе происходило въ Тульчъ, 26 сентября, въ день мъстнаго храмоваго праздника, въ общемъ собраніи всего духовенства и представителей славскаго и тульчинскаго обществъ. Здёсь

<sup>66)</sup> Тамъ же.

<sup>67)</sup> Объ Алимпіи см. въ 1-мъ вып. *Исторіи*, стр. 65. Въ 1850 г. ему было 55 лътъ (род. 1795 г.).

подписали следующій "соборный приговоръ" о избранія Алипія:

"Благоволеніемъ Божіимъ, по благословенію г-на Бълокриницкаго митрополита Кирилла и во исполнение грамоты его преосвященства, последовавшей отъ 9 августа сего 7358 г. на имя Ибраиловскаго епископа Ануфрія, мы нижеподписавшіеся, будучи сего числа собравшись въ городъ Тульчъ, учинили сей соборный приговоръ въ томъ, что на вновь опредъленную Тульчинскую епархію избрали во епископа изъ среды всъхъ освященныхъ и иночествующихъ лицъ одного Славской обители благоговъйнаго священноинока Алипія, который есть человъкъ пожилыхъ лътъ, честнаго и трезваго поведенія, проходиль довольное число лёть въ иночестве и до самыхъ своихъ съдинъ нося духовное оно иго безпрерывно въ видъ дъйствительнаго инока, со всякимъ тщаніемъ и усердіемъ, находился въ смиреніи и послушаніи во всякихъ монастырскихъ службахъ, а наипаче рано и поздно трудился въ пономарской должности много лътъ, при наблюдении церковной чистоты и порядка; потомъ былъ и окомъ церковнаго устава, сиръчь церковнымъ уставщикомъ; наконецъ во священноинокахъ донынъ существоваль для всего братства въ епископіи и для здешних единоверных граждань и прочих окрестных духовникомъ: а потому по видимости нашей и судили его быть достойна сего епископскаго сана по самой истинъ "68).

Въ слѣдующій же день, 27 сентября, происходило поставленіе Алипія въ епископы: рукополагаль Аркадій при соучастіи Онуфрія. А затѣмъ, 28 числа, производилось дѣло объ учрежденіи Славской архіепископіи. Первоначально всѣ

<sup>68)</sup> Приговоръ подписали, кромѣ Аркадія и Онуфрія, слѣдующія "священныя" лица: Славской епископіи священноинокъ Виталій, священноіерей Василій Каменскій, священноіерей Даніилъ Журиловскій, Славской епископіндіаконъ Өеодосій, діаконъ Симеонъ Журиловскій. Потомъ слѣдують: инокъ Макарій Славскаго скита настоятель, и той же обители соборные старцы, въ томъ числѣ Аркадій и Евфросинъ (инокъ же Павель въ подписаніи приговора не участвоваль). Затѣмъ подписались Славскаго общества уставщикъ Өедоръ Ильинъ, города Тульчи уставщикъ Иванъ Степановъ и еще восемь человѣкъ (Балокр. арх. Копія; на ней рукою Павла одѣлана помѣтка: "А подлинной приговоръ при дѣлѣ архіепископіи славской").

три епископа подписали, въроятно, заранъе составленный Павломъ и совокупно съ обоими Аркадіями разсмотрънный предварительно, "Уставъ" славской архіепископіи, состоявшій изъ трехъ слъдующихъ пунктовъ:

- "1) Согласно предназначенію митрополитскому (отъ 9 августа) Славскій архієпископъ подв'єдомственно себ'є им'єть должень вс'є единов'єрныя епархіи нын'є существующія и впредьеще учредитися могущія, по теченію ріжи Дуная на правой сторон'є расположенныя, и им'єть право во оныя епархіи поставлять епископовъ, по его благоусмотр'єнію, съ сод'єтствіемъ свосго нам'єстника, а если будетъ безпрепятственная возможность, и со вс'єми вкуп'є подв'єдомственными своими епископы; а о поставленіи давать только св'єд'єніє Б'єлокриницкой митрополіи. Аще ли же не будетъ возможность которому епископу, благословнаго ради н'єкоего случая, прибыть на соборъ, тотъ долженъ писаніемъ свое согласіе сообщить архіепископу Славскому, согласно соборныхъ грамотъ.
- 2) Всъ епископы, подвъдомственные Славской архіепископіи, отнынъ впредь на поставленіи своемъ должны, по чину, въ Чиновникъ изображенному, исповъданіе въры, присяжные листы за своимъ собственнымъ подписомъ давать прямо архіепископу Славскому.
- 3) Самъ архіепископъ Славскій долженъ пепремюнно зависимъ быть отъ митрополіи, то-есть безъ предварительнаго согласія Бѣлокриницкаго митрополита не долженъ вступать на престолъ архіепископскій. А въ самомъ произведеніи во архіепископа исповѣданіе вѣры долженъ сдѣлать предъ соборомъ своихъ епископовъ по образу перваго, и въ то же самое время по нареченіи, но дондеже еще не взыдетъ на архіерейскій престолъ, обязанъ своеручно на семъ уставѣ подписаться, присяжный листъ за собственнымъ его подписомъ представить въ Бѣлокриницкую митрополію. И тако сей учрежденный на славскую архіепископію уставъ хранить во вѣки свято и ненарушимо. Аминь 69).

Тогда же состоялся "соборный приговоръ" о произведеніи во архіепископа Славскаго "согласно назначенію митрополитскому", г-на епископа Аркадія, "понеже онъ г-нъ епископъ Аркадій есть достоинъ таковаго сана и власти предъ всъми

<sup>69)</sup> *Бълокр. арх.*, копія.

нынѣ въ здѣшней епархіи сущими священными лицы"<sup>70</sup>). Приговоръ подписали два епископа, Онуфрій и Алипій, потомъ тѣ же духовныя и мірскія лица, кон подписались подъ приговоромъ о избраніи Алипія на тульчинскую каседру; в самъ Аркадій, согласно требованію только-что утвержденнаго Устава, сдѣлалъ тогда новую подъ самымъ уставомъ подпись такого содержанія: "На все прописанное въ семъ уставѣ согласую и своеручно подпис уюсь: Божіею милостію первый Славскій архіепископъ нареченный, смиренный епископъ Аркадій".

Пемедленно по подписаніи этихъ документовъ происходило и возведеніе Аркадія на архіепископскую каведру<sup>71</sup>). Его совершиль Онуфрій, при соучастіи Алипія, такъ же точно посредствомъ вторичнаго епископскаго рукоположенія, какъ возвель и Кирилла на митрополичью каведру<sup>72</sup>). Если при этомъ посліднемъ случать, Павель, по наставленію котораго дъйствоваль Онуфрій, могь руководиться примітромъ вторичнаго архіерейскаго рукоположенія древле-россійскихъ патріарховъ, къ которымъ онъ приравниваль Білокриницкаго митрополита, какъ верховнаго святителя "встать древлеправославныхъ христіанъ", то гдть же въ древлероссійской церкви Павелъ и сами славскіе книгчіи, Аркадій и Евфросинъ, нашли примітръ, или

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Тамь же, копія. И на ней рукою Павла сділана помітка: "а подлинный приговорь при ділів архіспископіи Славской".

<sup>71)</sup> На спискъ "соборнаго приговора" о избраніи Аркадія въ архіепископы, находящемся въ сборникъ Антонія, сдълана помътка, вслъдъ за подписями: "И всъ соборнъ сегодня возвели на престолъ архіепископскій г-ва Аркадія въ храмъ св. апостола Іоанна Богослова".

<sup>72)</sup> Объ этомъ свидътельствуетъ самъ Овуфрій въ своей, уже разъ упомянутой, запискъ. Опъ же писалъ: "Покончивъ дъло съ Амвросіемъ, мы, прямо изъ Австріи, Дунаемъ отправились въ Турцію, въ Славскій скитъ. Прітъхавши начали осторожнымъ образомъ предлагать Аркадію повышеніе сана, — говорили, что митрополитъ Кирилъ желаетъ учредить въ Славъ архіепископство. Славскіе старцы согласились на это и Аркадій принялъ предложеніе съ удовольствіемъ. Потали въ Тульчу, и тамъ я вдвоемъ съ Алппіемъ тульчинскимъ рукоположилъ Аркадія въ архіепископы, также полиммъ чиномъ архіерейскато поставленія въ сентябръ 1850 года" (Брат. Сл. 1883 г., стр. 414; ср. Брат. Сл. 1884 г. т. II, стр. 224).

образецъ вторичнаго архіерейскаго поставленія архіеписко-повъ?

TALL IN

.ă a Aufi Calivii B

PHECKYL P

:0-410 tie

RP LOUIS

85 (**es** 5

NOTE IN

etros.

HTOS IX

52<del>~2</del>77

7355 **F** 1

TOTAL.

: . Ec::

5.7.7.2

5 8% .TE

139 **U** 

: : : **: : : : :** 

32 III

.: .:I

2 1/153

i Aperii

3 : IIX

ereitä Bakera

3.7

, **:3**21.5

:T:

II) ?

ستبغ

Приведенные документы, подписанные Аркадіемъ, уже показывають, что онь призналь Кирилла въ санъ митрополита, такъ какъ въ нихъ вездъ Кириллъ именуется этимъ званіемъ; а подписавши уставъ Славской архіепископіи, Аркадій даже обязался быть въ "непременной" зависимости отъ Кирилла, какъ митрополита. И съ этихъ поръ дъйствительно устанавливаются между ними отношенія какъ между митрополитомъ и подчиненнымъ ему архіепископомъ. Такимъ образомъ цѣль, ради которой Павель и Онуфрій вздили въ Славу, была достигнута, и они, вполнъ довольные, отправились обратно въ митрополію 78). Возвращались они тѣмъ болѣе довольные, что и повздка въ Цилли на этотъ разъ увенчалась успехомъ, — и Амвросій согласился именовать Кирилла митрополитомъ. Одно огорчало ихъ, - что внучку свою Амвросій дозволилъ окрестить "еретическимъ" крещеніемъ и къ липованской въръ оказалъ явное пренебрежение, посиъшивъ совершить крещеніе до прівзда былокриницкихъ гостей, которыхъ ожидалъ; но объ этомъ они условились хранить полное молчаніе, чтобы не смущать своихъ "древлеправославныхъ собратій, окормляемыхъ священствомъ, происшедшимъ отъ Амвросія.

## 7. Назначеніе новаго архимандрита Бълокриницкаго монастыря и первыя его распоряженія.

Преемникъ Амвросія могъ теперь безпрекословно пользоваться всёми его правами и званіями: быль утверждень правительствомъ въ должности "верховнаго пастыря липованъ", и самимъ Амвросіемъ съ прочими раскольническими еписко-

<sup>78)</sup> Въ Сбори. Антонія на ряду съ документами объ учрежденіи Славской архіепископіи есть запись: "Епископъ Овуфрій съ инокомъ Павломъ, чрезъ Бранловъ и Молдавію, возвратились съмо (въ митрополію) сего же (1850) года въ октябръ мъсяцъ". Любопытно, что въ Памятнико Павелъ не сдълалъ записи ни о поъздкъ въ Цилли и въ Славу,

пами — Аркадіемъ, Онуфріемъ, Софроніемъ — призналъ въ званіи "митрополита всёхъ древлеправославныхъ христіанъ". Упрочивъ такимъ образомъ положение Кирилла, Павелъ былъ спокоенъ относительно дальнъйшаго существованія митрополіи, которому такъ недавно угрожала крайняя опасность, равно какъ и существованія самой ісрархіи бізлокриницкой. Правда, яснъе, нежели кто-либо другой, видълъ Павелъ и понималъ совершенную ничтожность личности Кирилла; но онъ былъ увъренъ, что, держа его въ рукахъ, не допуститъ никакого съ его стороны опрометчиваго и вреднаго для іерархіи поступка, - находилъ, что полная ничтожность и слабость Кирилла даже и полезны, ибо даютъ возможность управлять и распоряжаться имъ безъ всякаго затрудненія, безъ опасенія какихъ либо съ его стороны противодъйствій. Такъ дъйствительно и было. Всв легкомысленныя, безобразныя двиствія Кирилла, причинившія столько зла бізлокриницкой іерархіи и бывшія именно послёдствіемъ его ничтожества, слабоумія и корыстолюбія, начались уже по смерти Павла, когда не стало этого сильнаго и искуснаго руководителя, которому онъ безпрекословно подчинялся.

Кончивъ хлопоты объ утвержденіи Кирилла на Амвросіевой каеедръ, Павель нашель нужнымъ избрать преемника и другому заточнику — архимандриту Геронтію. Хлопоты объ освобожденіи Геронтія, начатые при посредствъ австрійскаго правительства, оказались тщетными и едва ли возобновлялись послъ того, какъ и самого Амвросія постигла печальная участь и всъ старанія удержать его на мъстъ, кончились неудачей. Въ Вълой-Криницъ, равно какъ и въ Москвъ, не знали даже, гдъ находится Геронтій, куда онъ заточенъ, — не имъли никакихъ въстей, "аки отъ камня, пущеннаго въ глубину моря", по характерному выраженію Павла. Онъ только спрашивалъ иногда своихъ московскихъ друзей: "не слыхать ли чего о нашемъ при-

ни объ учрежденіи Славской архіспископіи: послѣ записи, сдѣданной 17 апр. 1850 г. (№ 91), прямо слѣдуетъ запись о событіи 21 октября (№ 92), то-есть все время, когда Павелъ и Онуфрій путешествовали, въ Памятникъ пропущено.

кащикъ?" - и только прибавлялъ: "какъ мы объ немъ соболъзнуемъ" 71)! Надежды на возвращение Геронтія такимъ образомъ нельзя было имъть; а между тъмъ, по уставу монастырскому, утвержденному правительствомъ, въ монастыръ долженъ быть настоятель; да и положение монастыря требовало ближайшаго надзора за братіей и отправленія другихъ, принадлежащихъ настоятельской должности, обязанностей. Итакъ надлежало избрать настоятеля. У Павла, разумъется, было уже намъчено лицо, достойное, по его мнънію, занять эту должность, именно тогдашній монастырскій уставщикъ Аркадій, три года тому назадъ произведенный въ священноиноки. Избраніе его Павелъ устроилъ законнымъ порядкомъ, на общебратскомъ соборъ. Соборъ этотъ, составленный изъ всъхъ монастырскихъ священноиноковъ, іеродіаконовъ, иноковъ и бъльцовъ, происходилъ въ присутствіи "господина митрополита и его намъстника" 14 декабря 1851 года. Павелъ написалъ соборный актъ о "выборъ архимандрита", который и былъ подписанъ всъмъ братствомъ 75). Въ немъ указаны сначала основанія, почему приступлено къ избранію новаго архимандрита, именно: а) "отсутствіе бывшаго архимандрита Геронтія еще съ 1847 года и безвъстное его удаление отъ насильственной руки враговъ (липованской) въры, которое даже доднесь терпъли въ ожидани по крайней мъръ какое-либо слышать извъстіе, но нъсть того, аки отъ камене, пущеннаго во глубину

<sup>71)</sup> Переписка, вып. 1, стр. 128.

<sup>78)</sup> Подлинный соборный акть находится въ Еплокр. арх. Онъ подписанъ двумя "священноиноками" (Саввой и Арсеніемъ; подписи Аркадія вътъ), двумя іеродіаконами (Георгіемъ и Иліей), тремя иподіаконами (Іосифомъ, Мсеодіемъ, Геронтіемъ), семью иноками, умѣющими писать (въ томъ числѣ значатся казначей Дороеей и экономъ Іоаннъ), чтецомъ Кирилломъ Ивановымъ; затымъ слѣдуютъ не умѣющіе писать: двѣнадцать иноковъ, какой-то черноризецъ (?) Іона и отшельникъ инокъ Никандръ, наконецъ двѣнадцать бѣльцовъ (въ ихъ числѣ значатся два подкеларщика, мельникъ, хлѣбникъ и конюхъ). За всѣхъ "не умѣющихъ грамотъ" и за всѣхъ бѣльцовъ "по ихъ просьбѣ, и за себя" подписался "депутатъ монастыря инокъ Павелъ". Подписи другаго депутата — Алимиія нѣтъ, — онъ, очевидно, находился въ отсутствіи.

моря", и б) "безъ наллежащаго въ общебратствъ отца и хозяина увеличеніе остановки въ благочинномъ распоряженіи въ дълахъ церковнаго положенія и въ общебратскомъ и разномъ хозяйственномъ обхожденіи". "А по таковымъ причинамъ, - говорилось далве, - вынужденными себв нашли, съ благословенія г-на нашего митрополита, избрать изъ среды насъ способнаго къ сей должности и достойнаго сего сана, другаго себъ отца архимандрита, и по многоиспытном разсужденіи единогласнымъ отъ всёхъ насъ словомъ избрали пречестнаго священноинока Аркадія, церковнаго нашего уставщика, во отца себъ, яко достойнаго настоящимъ быть архимандритомъ". Затъмъ изображались высокія качества новоизбраннаго, какъ "человъка скромнаго и смиренномудраго нрава, трезваго и воздержнаго поведенія... доднесь не только не показавшаго какихъ-либо твлесныхъ страстей, или слабостей, или волненія въ братствів и возстанія на монастырскіе уставы, но ниже слухомъ, или маніемъ въ томъ когда замъченнаго". Упомянуто также, что "пречестный отецъ Аркадій долго не соглашался на принятіе сего ига, но убъдительный гласъ всего общаго собора и усердное прошеніе превозможе".

Быть можеть, Аркадій и не очень охотно приняль предложеніе Павла занять должность настоятеля Бълокриницкаго монастыря; но трудно допустить, чтобы на самомъ соборъ онъ "долго не соглашался на пріятіе сего ига", равно какъ и то, чтобы на соборъ же происходило "многоиспытное рязсужденіе", кого избрать въ архимандриты, прежде чёмъ избрали Аркадія. Несомнівню, что соборъ составлень быль только для формы и безпрекословно утвердилъ уже сдъланное Павломъ избраніе архимандрита. Относительно же высокихъ нравственныхъ качествъ Аркадія, изображенныхъ въ актъ избранія, нужно замътить, что онъ безъ сомнънія стояль въ этомъ отношеніи выше прочаго бізлокриницкаго братства, иначе Павелъ не остановиль бы на немъ и выбора; но въ дъйствительности ни умственными, ни нравственными качествами онъ не отличался, и Павелъ изобразилъ ихъ въ столь привлекательномъ видъ только въ назидание предбудущимъ родамъ, дабы въдали какихъ достойныхъ якобы и безукоризненныхъ по жизни людей избирали въ новоучрежденной раскольнической митрополіи для занятія церковныхъ должностей <sup>76</sup>).

Постойно вниманія въ общебратскомъ акт'в объ избраніи Аркадія въ архимандриты следующее прибавленіе, котораго, очевидно, само общебратство придумать не могло: "обаче предварительно упреждаемъ, - кто знаетъ! - аще Богъ благоволить, да прежній нашь архимандрить Геронтій здравь и благополученъ въ нашу обитель возвратится, тогда по смерть его сей пречестный отецъ Аркадій должень быть по немъ вторымъ, сиръчь намъстникомъ его". Въ этой оговоркъ ясно отразилась искренняя пріязнь, какую Павель питаль къ Геронтію; и это тъмъ любопытиве, что о подобныхъ оговоркахъ Павелъ не имвлъ и помышленія при назначеніи преемника другому заточнику — Амвросію, напротивъ самъ поспъшилъ, еще до свиданія съ нимъ въ Цилли, объявить его "заштатнымъ" и радъ былъ, когда Амвросій при этомъ свиданіи сказаль, что не желаетъ быть дъйствительнымъ митрополитомъ у липованъ, даже и въ томъ случав, если бы возвратился въ Бълую-Криницу. "Болъзнуя" о Геронтіи и питаясь надеждою на его возвращеніе, Павелъ, очевидно, равнодушенъ былъ къ судьбъ Амвросія, если только не быль и радъ, что избавился отъ соблазнительнаго для липованъ присутствія его въ Бълой-Криницъ.

Черезъ день послѣ соборнаго избранія, 16 декабря, происходило возведеніе Аркадія въ санъ архимандрита, которое совершилъ "всесоборнъ" самъ Кириллъ за литургіей, при чемъ

<sup>76)</sup> Объ ограниченности и уклончивомъ характеръ Аркадія достаточно свидътельствуютъ оставшіяся письма его, писанныя имъ въ бытность Васлуйскимъ и Измаильскимъ архіепископомъ. Подлежитъ сомнънію и безукоризненность его жизни: изъ писемъ Аркадія некрасовскаго и изъ другихъ имъющихся у насъ видно, что многіе блазнились его слишкомъ близкими отношеніями въ женокимъ монастырямъ, указывая и на плоды оныхъ. Аркадій Славскій писалъ даже: "Когда я былъ въ митрополіи, постановили діаконовъ и поповъ, а Васлуйскаго оставили. Я однажды старъйшинамъ началъ стужать: что не ставите больше? Они говорять: да кого же ставить? Я сказаль: отца Аркадія (онъ тогда былъ головщикомъ). Мнѣ отвътни: нельзя его ставить.

вручилъ ему и настоятельскій жезлъ<sup>77</sup>). Тогда же вручено Аркадію, сочиненное Павломъ и подписанное Кириліомъ "архипастырское наставленіе", имѣющее смыслъ какъ бы произнесеннаго публично при врученіи ему жезла<sup>78</sup>). Въ немъ именно говорилось: "се чрезъ смиреніе наше возведенъ еси на начальство духовное во святую обитель сію архимандритомъ и вручается тебѣ отъ насъ пастырскій жезлъ сей въ знаменіе правленія духовнаго". За симъ указаны были главнъйшіе обязанности, лежащія на архимандритъ, какъ настоятелѣ монастыря, — говорилось именно:

"Паси богоданное тебъ стадо, яко отецъ чадомъ равную любовь показуя, малодушныя утьшая, немощныя утверждая, и согръшающія духомъ кротости исправляя, непокорныя иноческимъ уставамъ, и противныя, и въ соблазнъ инымъ бывающія и преслушаніемъ ожесточенныя благопокорны и благоумны твори словомъ и духовными повъствованіи, а не покоряющіяся слову учительну подлагай должнымъ запрещеніемъ за цъломудріе другимъ... праздныя иноки не восхощи никогда видъти, ниже слышати. Во иныхъ монастырехъ объты сотворшія иноки, кромъ благословныхъ винъ, подъ свою паству не пріемли, но всячески увъщевай ихъ во свою ихъ обитель отходити; подчиненнымъ же неполезныхъ прехожденій во грады

Я и замодчаль. Послё того поставили архимандритомъ, а потомъ архіенископомъ: а діакономъ нельзя было ставить!" (Переписка, вып. ІІ, стр. 109). Послё этого можно судить, сколько правды въ словахъ Павла объ Аркадіи, что онъ "не только не показалъ какихълибо тёлесныхъ страстей или слабостей, но ниже слухомъ, или маніемъ въ томъ замѣченъ..."

<sup>77)</sup> Въ Памятникъ подъ 16 дек. 1851 года записано: "Аркадій священнойнокъ сего числа г. митрополитомъ Кирилломъ всесоборнъ произведенъ сему Бълокриницкому монастырю архимандритомъ". И въ другой графъ: "Сего же числа и жезлъ ему врученъ на литургіи. Обстоятельства сего дъла и кондиціи ему изображены въ особомъ актъ
выбора, учиненнаго сего же мъсяца числа" (?). Въ "актъ выбора"
никакихъ "кондицій" не "изображено"; обязанности архимандрита указаны въ "пастырскомъ наставленіи", которое выдано Аркадію, или
по крайней мъръ подписано Кирилломъ того же 16 декабря.

<sup>78)</sup> Списокъ его, писанный по-уставному, находится въ Вплокр. арх.

и веси возбраняй, и пристрастія сродникъ и любимыхъ, еще въ мір'в сущихъ, конечно отсъцай", и т. д.

Во исполненіе указанной въ томъ же "наставленіи" обязанности "имъть попеченіе, да всякъ живяй во обители, инокъ же и мірскій, часто святымъ покаяніемъ очищаетъ душу свою", Аркадій, на другой же день по поставленіи въ архимандриты, 17 декабря, издалъ приказъ "ко всъмъ отцемъ и братіямъ, живущихъ въ монастыръ, исключая архіереевъ, іереевъ и діаконовъ", чтобы въ наступающую, послъднюю недълю рождественскаго поста непремънно говъли. Приказъ этотъ, составленный очевидно Павломъ же, гласилъ:

"Отцы святіи и братія! Не новое вамъ се предаю, но древнее святыхъ отецъ законоположеніе возв'ящаю и подтверждаю, съ благословенія владыки нашего г. митрополита, дабы вс'я до единаго нынфшняго поста въ настоящую сію седмицу упразднились на постъ и молитву съ особеннымъ благогов'яніемъ, къ приготовленію каждый по силѣ своей къ причастію св. таинъ, по уставу монастыря сего 79), какъ и прежде во всякій постъ исполняли. Уповаю, что и нынѣ сего отеческаго моего къ вамъ приказанія не откажетесь".

Къ приказу приложенъ былъ разграфленный листъ, въ которомъ каждый изъ монастырской братіи долженъ былъ собственноручно, а не умѣющій грамотѣ поручить умѣющему — отмѣтить, что слышалъ указъ и желаетъ говѣть, или въ особой графѣ объяснить, почему не можетъ исполнить приказа. Первый росписался: "Слышалъ и желаю инокъ Павелъ" 80). Листъ этотъ, равно какъ и самый "приказъ архимандрита" служатъ свидѣтельствомъ, что "древнее святыхъ отецъ за-



<sup>79)</sup> Ссылка на монастырскій Уставъ сдёлана напрасно. Въ "Уставъ Бълокриницкаго монастыря" совсёмъ нѣтъ статьи о приготовленіи иноковъ и прочаго братства къ причащенію въ положенные церковію посты. Въ стать о постахъ (гл. IV, ст. 8) говорится только о пощенів, молитв и поклонахъ (См. прилож. къ Бълокр. iep. Ист., стр. 384).

<sup>80)</sup> Всявдъ за Павломъ подписались и другіе, употребивъ одно выраженіе: "слышали"; а некоторые, въ графе "кто откажется, или чёмъ отзовется", писали: "боленъ". Всехъ значится въ списке 42 чедовека.

коноположеніе", повельвающее инокамъ во всь четыре установленные церковію поста гов'ть, испов'тьываться и пріобщаться св. таинъ, въ Бълокриницкомъ монастыръ плохо исполнялось, почему Павелъ и нашелъ нужнымъ прибъгнуть къ формальному, такъ сказать, обязательству всей братіи непременно исполнить долгь говенья въ последнюю неделю Рождественскаго поста. Вообще, какъ видно, уставъ монастырскій находился у бълокриницкихъ иноковъ въ пренебреженіи, и Павелъ, смущавшійся этимъ, воспользовался назначеніемъ новаго настоятеля, чтобы чрезъ него, какъ обязаннаго къ тому самою должностію, напомнить братству о "непремізнномъ исполнении" требованій устава. Вскоръ же послъ приведеннаго "приказа", именно 28 числа того же декабря мъсяца, Павломъ издано отъ имени Бълокриницкаго архимандрита новое "приказаніе ко всъмъ отцамъ и братіямъ, живущимъ въ монастыръ, отъ священниковъ, даже до послъднихъ бъльцовъ, исключая только архіереовъ", которымъ "на основаніи монастырскаго Устава, иже изначала соборнъ учиненнаго", "подтверждались къ непременному исполненію", пять его пунктовъ. Эти пункты, какъ видно, наиболъе пренебрегались, и потому въ настоящемъ "приказаніи" не только вновь повторены, "подтвержденія" ради, но и дополнены разъясненіями и подробностями<sup>81</sup>). Такъ видно, что бълокриницкое братство не ствснялось нарушать ту статью Устава, которою требовалось "за ограду монастыря безъ позволенія настоятеля не выходить 82). Поэтому въ первомъ пунктъ "приказанія" говорилось:

"Безъ благословенія настоятельскаго никому никуда изъ монастыря ни по какому дплу, а нашпаче безъ дпла, не выходить ниже за святыя врата вр. А если кому истинная какая и

<sup>81)</sup> Подлинное, писанное собственноручно Павломъ, въ *Бълопр. арх*. На оборотъ переписаны 43 человъка "сіе приказаніе на соборъ лично слышавшіе".

<sup>82)</sup> Уставъ, гл. IV, статья III (см. въ Прилож. въ Ист. Бъл. iep., по изданію 1874 г.).

<sup>83)</sup> Въ Уставъ сказано только: "За монастырскую ограду безъ позволенія настоятеля, ни по общему, ни по собственному дълу, никто

неблазненная потреба будеть куда внъ монастыря сходить, тогда каждому нужно принять отъ настоятеля благословеніе и идти въ подобно время. Буде же кто пойдетъ за святыя врата безвременно, или ночью, паче же безъ благословенія, то уже прямо подлежить наказанію по нашему монастырскому обыкновенію, и да не смъеть тогда никто защищаться ни священническимь, ни діаконскимь чиномь, ниже старостію, или младостію льть: никакой убо не пріемлется извътъ".

Во второмъ пунктъ "приказанія" дълалось подтвержденіе и разъясненіе статьи Устава, говорящей о посъщеніи иноками церковныхъ службъ<sup>84</sup>), которая также многими пренебрегалась, какъ объ этомъ и прямо даже замѣчено:

"Вся братія безъ изъятія, отъ священника и до бъльца, исключая разслабленныхъ и больныхъ, должны непремънно воставать по звону и приходить въ церковь на полунощницу каждодневно. Для того, сверхъ звону, будильникъ по назначенному ему чину, каждаго побуждая, съ однимъ аминемъ отъ дверей да не отходитъ, но, по изречени: востани брате, долженъ получить отвътъ: спаси Христосъ, то значить здравъ и на службу идти готовъ; а если кто не можетъ на полунощищу идти, да отзовется ясно сими словами: прости, отче, нездоровъ. Тогда о таковыхъ будильникъ, по окончаніи утрени, да объявить настоятелю непременно. Буде же кто, здоровъ сый, но за ліностію не восхощеть востать и прінти къ полунощному прощенію и къ утрени, то уже прямо подлежитъ наказанію по монастырскому обыкновенію, и не пріемлется извътъ ни по сану, ни по ремесленнымъ заслугамъ его: понеже не разъ и не два за инымъ эта линость и нерадине замъчается".

Въ третьемъ пунктъ подтверждалась (3-й главы XVII) статья Устава о монастырскихъ трудникахъ, — предписывалось имъ въ свободное отъ трудовъ время присутствовать за утренними и дневными службами, "въ вечеръ же, по ужинъ, непремънно



не долженъ выходить". Далъе въ "приказаніи" идутъ разъясненія, которыхъ въ Уставъ нътъ и которыя сдъланы, очевидно, на основаніи печальнаго опыта.

<sup>81)</sup> Объ этомъ говорится именно въ ст. XII, гдт излагаются обязанности "соборнаго старца паблюдательнаго за благочиніемъ".

въ числѣ прочихъ стоять за паверницею, а по прощальномъ отпускѣ отходить прямо въ свою келью, а по монастырю не блукаться  $^{88}$ ) и ни съ къмъ по павечерницѣ не производить бесѣдъ".

Въ четвертомъ пунктъ предписывалась осторожность относительно принятія посътителей, въ дополненіе къ изложенному въ І и ІІ ст. 7-й главы Устава:

"Приходящихъсо стороны и слободскихъ людей, если къ кому изъ братіи по знакомству (придетъ), можетъ принять къ себъ на часъ, или, по касающейся нуждъ довести его до епископа, или г. митрополита. А если приходящему человъку нужно будетъ въ монастыръ ночевать, или пробавиться чълый денъ, то о таковомъ долженъ приниматель возвъстить первъе, ни къ епископу, ни къ митрополиту, но къ настоятелю, и сказать вину его пришествія въ монастырь. Буде же кто посторонняю человъка продержить у себя безъ докладу настоятельскаго, таковый повиненъ будетъ монастырскому наказанію по достоянію.

Наконецъ, пятымъ пунктомъ, на основани монастырскаго устава<sup>86</sup>), строго запрещалось "что-либо тайно работать и внъ монастыря безъ настоятельскаго благословенія отдавать: свято татство бо есть и безъ наказанія таковый не проминуетъ".

Такимъ образомъ инокъ Павелъ, заботясь о исправленіи нравовъ липованъ и ихъ духовенства посредствомъ издаваемыхъ отъ имени Кирилла обличительныхъ грамотъ, озаботился и исправленіемъ смущавшихъ и огорчавшихъ его недостатковъ въ жизни самихъ иноковъ бълокриницкихъ, всего монастырскаго братства, съ каковою цълію избралъ именно настоятеля и издалъ отъ его имени приведенные "приказы" монастырскому общебратству. Самъ по себъ настоятель монастыря, особенно такой, каковъ былъ Аркадій, не могъ имъть значенія, когда въ монастыръ были уже такіе начальники, какъ митрополитъ и его намъстникъ; но въ рукахъ Павла, какъ

<sup>85)</sup> Блукаться — бродить, шататься (Слов. Даля).

<sup>86)</sup> Разумъется II статья 4-й главы, озаглавленная: "Безъ благословенія никому ничего не работать и изъ монастыря не выдавать".

орудіе для возд'яйствія на братство, онъ былъ нуженъ и полезенъ. Когда же не стало Павла, то и значеніе настоятеля монастыря, или архимандрита, совс'ямъ упало, такъ что послъ Аркадія, когда онъ произведенъ былъ въ архіепископы, преемники его по настоятельству не возводились уже и въ санъ архимандрита, и братство относилось къ нимъ пренебрежительно, а въ самомъ братствъ Бълокриницкаго монастыря началась полная распущенность.

Въ то самое время, когда инокъ Павелъ такъ заботливо (хотя и тщетно) старался упорядочить жизнь темныхъ липованскихъ "громадъ" и самихъ иноковъ липованскаго Бълокриницкаго монастыря, были получены имъ отъ Аркадія изъ Славскаго скита пріятныя извъстія объ упроченіи бълокриницкаго священства въ турецкихъ предълахъ, а съ другой стороны, изъ Москвы и съ родины, очень тревожные слухи о положеніи этой іерархіи въ россійскихъ предълахъ и, что было всего прискорбнъе для Павла, о незаконныхъ и соблазнительныхъ дъйствіяхъ поставленнаго туда, по его указанію, перваго епископа — Софронія.

# 8. Признаніе австрійской іерархіи у некрасовцевъ турецкимъ правительствомъ.

Хотя существованіе австрійской іерархіи у некрасовцевъ и было уже дозволено турецкимъ правительствомъ, но имъ желательно было, для вящшаго торжества надъ ен противниками и для совершеннаго ен обезпеченія на будущее время, получить не дозволеніе только, а и законное ен утвержденіе самимъ султаномъ, съ признаніемъ правъ ен, какъ іерархіи, ни отъ какой духовной власти въ Турціи независимой. Учрежденіе архіепископіи въ Славъ еще болье усилило эти желанія принявшихъ іерархію некрасовцевъ. Сначала они хотъли употребить въ посредство для ходатайствъ въ Константинополь мъстную турецкую власть — въ Бабадагъ; но съ ен стороны не изъявлено было особой готовности ходатайствовать за новое духовенство некрасовцевъ. Видя это и, по

учрежденіи архіепископіи, воспалившись особеннымъ желаніемъ со всею прочностію утвердить въ Добруджив духовенство австрійское, главный ревнитель его, Гончаровъ, ободренный своими недавними успъхами въ Царь-градъ и кръпко надъясь на помощь Чайковскаго и прочихъ "благодътельныхъ пановъ", ръшился дъйствовать самостоятельно, принять всъ хлопоты по этому дѣлу на себя. Онъ взялъ въ товарищи себѣ, какъ втораго депутата отъ некрасовцевъ, Михайлу Андреева, и отправился съ этою целію въ Константинополь. "После трехлътняго изнуренія церкви задунайской отъ враждебныхъ раздорниковъ нашихъ, - писалъ впоследствіи Аркадій, - начали мы принимать мъры о исходатайствованіи отъ высокой порты намъ фирмана, т.-е. государственнаго указа на наше духовенство, коего еще не имъли некрасовцы... Нъсколько разовъ просили мы мъстное начальство о выдачъ намъ одобренія въ Константинополь къ высокимъ властямъ; но все было тщетно. Наконецъ изъявилъ ревность нашъ коренной житель Іосифъ Семеновичъ Гончаровъ... Съ помощію самого Бога, безъ одобренія, прибыль въ восточную столицу, въ Царьградъ, и началъ ходатайствовать у высокихъ властей" 87). Это было въ началъ марта 1851 года; 20-го числа этого мъсяца тотъ же Аркадій писалъ въ Бълую Криницу: "Журиловскіе депутаты, Михайло Андреевъ и Іосифъ Семеновъ Гончаровъ, по общественному делу находятся въ Царе-граде и между прочимъ подали прошеніе министру о нашей архієпископіи, дабы правительство выдало намъ ферманъ (указъ) на утвержденіе, и сія просьба пошла по дистанціямъ. Что будеть, Богь въсть. Къ намъ въ Тульчу назначенъ паша на управленіе, коему будутъ принадлежать наши города и всв наши некрасовцы: слухъ имъемъ, что ему поручено и о нашей архіепископіи произвести секретное слідствіе и потомъ донести въ Царь-градъ, отколь ожидать должно или ферманъ, или отказъ о ономъ дълъ "88). Но Гончаровъ не слишкомъ нуж-

<sup>87)</sup> Переписка, вып. 2, стр. 13.

<sup>88)</sup> Тамъ же, стр. 10.

дался въ добрыхъ отзывахъ о некрасовскомъ духовенствъ новаго тульчинскаго паши: константинопольскіе друзья приняли такое живое участіс въ его дълъ, что ему удалось легко и свободно провести его по всъмъ "дистанціямъ".

Положеніе дізть на Востоків было тогда очень тревожно, и въ виду грядущихъ событій панъ Чайковскій съ товарищами находилъ весьма нужнымъ тъснъе сблизиться съ некрасовпами. Упрочить за собой и за турецкимъ правительствомъ ихъ расположение и преданность онъ надълялся именно исходатайствованіемъ ихъ духовенству такихъ правъ, какими не пользовалось въ Турціи даже и православное греческое духовенство, потому съ особеннымъ усердіемъ принялся хлопотать по дълу Гончарова. Онъ самъ поручился за совершенную благонадежность въ политическомъ и иныхъ отношеніяхъ новаго некрасовскаго духовенства, - и, какъ писалъ Аркадій, съ помощію такой "высокой особы", Гончаровъ успъшно "прошелъ всъ дистанціи, достигнулъ до самаго высочайшаго императорскаго престола, вступило дело въ государственную канцелярію". Случилось, правда, во время дълопроизводства одно обстоятельство, сильно напугавшее Гончарова; но тревога оказалась напрасною. Такъ какъ дело шло собственно о духовенстве, то въ одномъ изъ присутственныхъ мъстъ сообразили, что оно ближайшимъ образомъ касается константинопольскаго патріарха, и потому препроводили его для зависящихъ распоряженій въ патріархію. Отъ патріархіи Гончаровъ не ожидаль, конечно, ничего добраго своему дълу, хорошо зная, какое близкое участіе принималь недавно Константинопольскій патріархь въ осужденіи Амвросія, по требованію русскаго правительства. Сильно озабоченный, онъ поспъшиль принять мъры къ возвращению дъла изъ патріаршей канцеляріи, какъ поступившаго туда по ошибкъ. Но оказалось, что и самъ патріархъ призналъ дело до него не касающимся и потому возвратиль его безъ всякихъ съ своей стороны замъчаній. Такимъ образомъ это неожиданное и единственное затрудненіе, встръченное Гончаровымъ, устранилось само собою. Наконецъ въ последнихъ числахъ іюня Гончарову выданъ былъ, самимъ султаномъ подписанный и засвидътельствованный высшими сановниками имперіи, фирманъ, которымъ турецкое правительство объявляло свою волю, чтобы съ Игнатъ-казаками, его върными подданными, всъ обходились благосклонно, "дабы они подъ его покровительскимъ крыломъ свободнымъ воздухомъ въ благополучіи отдыхали", а относительно религіи и духовенства Игнать-казаковь ділало распоряженіе, "чтобы нынъ свободно и въ предтекущія времена пользовались они, Игнатъ-казаки, своею собственною, отъ другихъ не принадлежащею върой, и чтобы никакая другая церковная власть въ ихъ дъла не мъшалась, имъючи (такъ какъ имъютъ) они собственное свое священство во Эти послъднія слова имъли особенную важность для Аркадія и всей его паствы: въ нихъ заключалось и признаніе верховною властію действительнаго, законнаго существованія у некрасовцевъ ихъ собственнаго священства, и предоставление этому именно священству полнаго и безпрепятственнаго распоряженія церковными дълами у некрасовцевъ.

Полученіе фирмана было истиннымъ праздникомъ для Славской архіепископіи: старцы возносили молитву за "добраго султана", благодарили и осыпали похвалами неутомимаго Осипа Семеновича, поздравляли другъ друга съ полученіемъ "монаршей милости". По случаю такого радостнаго событія предположено было устроить и нарочитое торжество: "нынъ, — писалось въ извъстительномъ посланіи изъ Славской обители, — нынъ въ нашихъ архипастыръхъ и во всъхъ отцъхъ и въ мірскихъ положено: въ память сей монаршей милости въ непро-

<sup>89)</sup> Фирманъ этотъ, "переведенный въ Константинополъ французскимъ переводчикомъ не въ совершенной точности, но съ нъкоторою неясностію", какъ сказано въ разосланномъ отъ имени Славскаго архіепископа "Увъдомленіи", былъ приложенъ въ копіи при этомъ самомъ "Увъдомленіи". (Напечатанъ во 2 мъ вып. Переписки раскольн дъям. стр. 15—16). Упоминаніе о французскомъ переводчикъ надобно сопоставить съ надписью, сдъланной на самой копіи фирмана: "Переведенъ на русскій языкъ чрезъ И. П. К. однокровнаго казачьяго сосъда и друга". Надобно полагать, что съ турецкаго языка сначала былъ сдъланъ французскій переводъ, а уже съ французскаго русскій. Кто тотъ И. П. К., остается неизвъстнымъ.

должительномъ времени составить свътлый праздникъ во всъхъ нашихъ церквахъ и принести Всемогущему Господу Богу и Возбранной Воеводъ Пречистой Богородипъ благодарственныя молитвы, и обще молить Господа Бога за кроткаго нашего царя; въчно благодаримъ и молимъ Бога о здравіи и спасеніи трудившагося безмездно раба Христова Іосифа". Но прежде всего надлежало предъявить фирманъ мъстнымъ гражданскимъ властямъ, такъ какъ въ немъ было сказано: "повелъваемъ всъмъ нашимъ каймаканамъ и начальникамъ, дабы нынъшній нашъ фирманъ въ точности и върно исполненъ былъ". "Фирманъ объявили мы, - говорится въ томъ же извъстительномъ посланіи, - тульчинскому каймакану, начальнику пяти городовъ, или увздовъ: онъ принялъ его съ великимъ благоговъніемъ и приказалъ завести въ журналъ кадіи, то-есть прокурора, отъ слова до слова, ради покровительства нашихъ всъхъ единовърныхъ. Объявили и въ нашемъ городъ, называемомъ Бабадагъ, и также завели въ журналъ. Объявляемъ и въ Мачинъ, ради покровительства каменской церкви, священства и жителей ея". Затымь пожелали какь можно скорые извыстить о своей радости и ближайшихъ по мъсту жительства старообрядцевъ. Съ этою целію составлено было Аркадіемъ лаврентьевскимъ, отъ имени и по порученію архіепископа Аркадія изв'єстительное посланіе, въ которомъ пов'єствовалось какъ именно и чрезъ кого полученъ былъ фирманъ; къ посланію приложена была и точная копія съ самаго фирмана. И посланіе, и фирманъ просили, для общаго свъдънія, прочесть по церквамъ. "Объявляемъ всемъ нашимъ единовернымъ православнымъ христіанамъ: благоугодно архіепископіи Славской чтобы прочитано было въ церквахъ Каменской и Браиловской и встмъ христіаномъ до города Яссъ, а изъ Яссъ чтобы въ наискоръйшее время доставили Мануиловскимъ церквамъ, а изъ Мануиловки препроводили бы въ Бълокриницкую митрополію, и дабы вручили своеручно отцу нашему и владык высокопреосвященному митрополиту Кириллъ и его намъстнику владыкъ Онуфрію со всъмъ священнымъ соборомъ и всей богоподвижной братіи, а наипаче трудившимся въ семъ дёлъ отцамъ Павлу и Алимпію". Къ Павлу и Алимпію въ посланіи сдѣлано было особое, многозначительное обращеніе: "Трудъ вашъ, отцы святіи, принесъ намъ пользу не точію душевную, но и гражданскую. Нашъ добрый императоръ проникнулъ угнетенія наши отъ сѣвернаго повѣтрія, высочайше повелѣваетъ всѣмъ своимъ начальникамъ, чтобы покровительствовать насъ и дабы мы подъ его крыломъ отдыхали, вѣру свою содержали, церкви и священство безпрепятственно имѣли бы свое собственное, а не заимствовали бы отъ Россіи, какъ прежде".

"Увъдомленіе", въ которомъ говорилось все это, по прочтеніи въ назначенныхъ м'встахъ, наконецъ доставлено было подлинникомъ въ Бълую-Криницу. Здъсь его получили именно 25 іюля 1851 года 90), и приняли съ живъйшей радостью. Особенно утвшался этими извъстіями изъ Славы инокъ Павелъ, которому воздавалась такая благодарность за предпринятый имъ трудъ учрежденія новой старообрядческой іерархіи. Признаніе и твердое обезпеченіе ея дальнъйшаго существованія въ турецкихъ предълахъ, посредствомъ изданнаго самимъ султаномъ фирмана, служило для него действительно пріятной наградой за подъятые труды по учрежденію іерархіи и внушало отрадную надежду на дальнъйшія ея успъхи. Но въ то же самое время, какъ мы сказали выше, къ великому его огорченію, изъ Россіи приходили весьма неутвшительные слухи о положении тамъ новоучрежденнаго священства и, чъмъ особенно смущался Павелъ, о дъйствіяхъ самого, поставленнаго для россійскихъ старообрядцевъ, епископа Софронія.

(Продолжение въ слъд. №.)





<sup>&</sup>lt;sup>50</sup>) Тавъ помъчено самимъ инокомъ Павломъ на подлинномъ "Извъщеніи"; самое же "извъщеніе" подписано 2-мъ числомъ іюля (См. *Переписку*, вып. 2, стр. 13—16).



# Воспоминанія о жизни въ старообрядчествѣ и обращеніи въ православіе\*).

#### III.

Желавіе пріобрасти богослужебния вниги и завести домашнюю службу.— Старопечатния вниги.— Знакомство съ братьями Баловими.— Изъ разговора съ теткой.— Посащеніе Прочноокопа.— Знакомство съ Захаровимъ.

Нётъ ничего невыносиме для старообрядцевъ, живущихъ уединенно съ своими семействами между православныхъ, какъ проводить праздники, особенно великіе, безъ участія въ общественномъ церковномъ богомоленіи. Въ своихъ домахъ рёдко кто-нибудь изъ нихъ имёетъ возможность видёть отправленіе вечерни, утрени, часовъ настоящимъ церковнымъ порядкомъ. Хотя это и бываетъ у нёкоторыхъ, но больше такихъ, которые для отправленія церковныхъ службъ не имёютъ ни книгъ, ни знанія. Въ такомъ безкнижномъ состояніи и нашему дому приходилось оставаться болёе 15 лётъ. Мнё такое состояніе сильно наскучило, и чтобы выдти изъ него, около 1890 года я выписалъ изъ московской единовёрческой типографіи нёкоторыя церковно-богослужебныя книги: Евангеліе, Псалтирь, Шестодневъ и праздничную Минею. Другія же книги я имёю, какъ рёдкость,



<sup>\*)</sup> Овончаніе. См. выше, стр. 465.

благопріобретенныя отпомъ, старопечатныя патріаршія, именно: Апостолъ печати патр. Іова літа 7105, общую Минею лъта 7107, сего же года Евангеліе рукописное, Служебнивъ патріарха Іоасафа, и нівоторыя другія. Полагая, что пріобрътеніемъ внигъ и заведеніемъ домашней службы хотя отчасти замёню недостатокъ той, свойственной христіанину, радости праздника, которую даеть одна только общественная церковная служба, я началь въ великіе праздники отправлять для себя въ своемъ домъ службы: вечерию, утреню, часы. Но дети, два большихъ сына, участвовать въ этой службъ не хотели, а ходили съ товарищами въ православный храмъ, и мы не возбраняли имъ этого. И жена съ тешей не всегда участвовали со мною въ службъ, - жена даже иногда любила и подтрунивать надо мною и надъ моею службой, почему и я не всегда съ охотой начиналь свои службы. Итакъ это мое начинавіе не имѣло успѣха.

Возвращусь и всколько назадъ, разскажу о и вкоторыхъ встръчахъ и знакомствахъ моихъ со старообрядцами.

Въ шестидесятыхъ годахъ я познавомился съ двумя почтенными братьями, Георгіемъ и Ипатомъ Семеновичами Бъловыми. Они уроженцы посада Чуровичъ, Черниг. губ., — торговлю производили и производять въ ближайшихъ отъ нашего селеніяхъ. Георгій Семеновичь жиль въ селеніи Александрія, и къ нему каждый годъ въ постъ пріъзжали изъ Прочноокопа попы австрійскаго поставленія: туда по сему случаю изъ всёхъ окрестныхъ селеній, версть за 50 и болье, съвзжались старообрядцы, чтобы поговъть. Это продолжалось льть около десяти. Въ собраніяхъ этихъ не одинъ разъ приходилось принимать участіе и мнв съ семействомъ. Собранія были людныя и шумныя. Православнымъ они причиняли немало огорченія; зато мы, старообрядцы, ликовали тогда, въ чаяніи близости полной свободы старообрядчеству. Особенно въ 1881 году, после печальнаго событія кончины Государя Императора Александра ІІ-го, когда мы, старообрядцы, приносили на вфрноподданство присягу передъ своимъ старообрядческимъ попомъ, со всею яркостью выразилась наша надежда полной свободы. Въ слъдующемъ 1882 году я привезъ туда І-й томъ «Историческихъ изследованій» Карловича, случайно попавшій мне отъ одного извъстнаго въ старообрядчествъ лица. Я читалъ его въ собраніи, и мы тогда мнили себя быть на седьмомъ небъ, точно такъ же, какъ недавно думали нъкоторые старообрядны нашего края, получая Мельниковскую газету «Слово Правды», и какъ думають нівкоторые изънихъ теперь, читая «Разборь на сто пать вопросовъ И. Усова. Воть когда, думали мы, дождались наконепъ свободы и мы, нашлись люди и за насъ сказать правду! Этимъ восторгамъ и изліявіямъ радости не было тогда конца. Что же касается самихъ Г. С. и И. С. Бъловыхъ, это были изъ среды старообрядчества лица, выдающіяся начитанностію, благоразуміемъ, умфренностью. Они обо всемъ разсуждали зараво, не фанатически. Съ переходомъ Георгія Семеновича изъ Александрів въ другое місто, старообрядцы стали собираться туда ръже для говъній, такъ какъ не стало начинателей и руководителей этихъ събздовъ. Раза три, или четыре собирались въ Кандулавъ, гдъ живетъ Ипать Семеновичь; но и здёсь потомъ прекратились эти собранія. Въ последнее время Ипать Семеновичь сталь чувствовать свое пребывание въ старообрядчествъ неудовлетворительнымъ, углубился въ разыскание истины о православной церкви и весь свой досугъ, все свободное время посвятилъ на чтеніе внигъ противораскольнического направленія: снабжается онъ ими пвъ склада и библіотеки единовърцевъ п. Воронка. Брать же его, Георгій Семеновичь, остается твердымъ защитникомъ старообрядчества.

Въ январъ 1889 г. довелось мнъ посътить своихъ родственниковъ, дядю И. Л. и тетку Е. А. Цукановыхъ, въ сел. Рогуляхъ. Во время этого посъщенія пришлось не разъ поговорить съ ними о спорныхъ предметахъ въры. Въ одну изъ такихъ бесъдъ тетушка, видя себя во многомъ безсильного отвъчать, сказала мнъ: «Вы, племянничекъ, читаете: вотъ и зачитались!) Мнъ много довелось видъть на своемъ въку случаевъ: коли какой человъкъ станетъ много читать, то непремънно или съ ума сойдетъ, или въ церковь пойдетъ! Поэтому я и тебѣ не совѣтовала бы много читать». Я отвѣтиль: «Хорошъ вашъ, тетушка, совѣтъ; но, видите ли, чему онъ противорѣчить»... — И беру тутъ же лежавшую внигу, Библію Острожской печати, которую передъ этимъ незадолго разсматривалъ, — раскрываю и говорю: «Вотъ смотрите, тетушка, — вы мнѣ совѣтуете меньше читать; а самъ Христосъ велитъ испытывать писанія: испытывайте писанія, вы нихъ вы импете обръсти животь вычный. Кого же я долженъ больше слушать: васъ, или Христа?» — Она отвѣтила: «Вѣдь это сказано не на тѣ книжки, какія вы читаете, а на такія, какую вы сейчасъ въ рукахъ держите». Я говорю: «Христосъ сказалъ: «испытайте писанія», а писаніе все едино и въ книгахъ, и въ книжкахъ; надо смотрѣть только, согласно ли со словомъ Божіимъ». Тетушка постаралась отдѣлаться шуткой: «ну, вы тамъ наговорите и начитаете!»

Когда я выписалъ на 1887 годъ журналь «Братское Слово» и читалъ его за четыре года (до 1891-го), много во мив тогда родилось сомниній о старообрядчестви и поколебалась вира въ его правоту. Состояніе духа было тяжелое, и я рѣшилъ предпривять куда-нибуль для развлеченія пофадку, къ чему представился и случай. Въ нашемъ сел. Казгулавъ проживаетъ почтенное богатое старообрядческое семейство Кричевцевыхъ, изъ г. Рыльска (Курской губ.). Некоторыя лица этой семьи задумали съездить поговеть въ Прочноокопъ, пригласили меня имъ сопутствовать. Прочноокопъ, его старообрядческій храмъ<sup>1</sup>) и причтъ давно были знакомы мев, и я охотно согласился туда съвздить. Но вотъ что при этомъ моемъ посъщении Прочноокопа довелось мей тамъ видить и слышать. По прійзді, отстоявши въ церкви первую вечерню, мы представились туть же обоимъ «батюшкамъ» (ихъ тамъ было тогда, какъ и теперь, двое: Титъ Поповъ и Иванъ Горшенинъ). Послъ привътственныхъ объясненій разговорились кое о чемъ. Они, по обычаю, спросили насъ о благополучін жизни, о текущихъ новостяхь и о томъ, читаемъ ли мы что.

<sup>1)</sup> Храмъ нынъ не существуеть, — онъ сгорълъ.

Я говорю, что въ послѣднее время занимаюсь больше чтеніемъ «Братскаго Слова».

Они: «Да это такія книжки, что идуть противъ насъ!»

Я говорю: несомивню, но все-таки написано тамъ объ насъ очень много правды, — горькой, но правды.

Они отвітили: «Положимъ, — читать такія внижки можно; но только требуется особое искусство распознавать, что для нась полезно и что неполезно писано; и изъ блата можно доставать злато». Затімъ спрашивають: «А такія внижки вы читаете ли когда, гді наше христіанство (старообрядчество) оправдывають?

Я говорю: Два первые тома «Исторических» изследованій» мнё довелось прочитать... Слышаль, что есть и третій, а видёть и читать не довелось.

Они свазали: «Есть и третій! Если желаете, мы его вамъ доставимъ почитать».

— Отчего же, — говорю, — не почитать. Да нътъ ли еще чего поинтереснъй? Намъ тутъ на свободъ можно позаниматься чтеніемъ.

И они объщались непремънно доставить намъ третій томъ «Историческихъ изследованій» Карловича. Однако не отыскали его, а прислали «Сто пять вопросовъ», тогда только что появившіеся. Они были писаны уставнымъ письмомъ, съ полнъйшимъ искажениемъ грамматики, въроятно отъ переписчика. Мив эти вопросы отчасти были уже знакомы по «Братскому Слову». Прислали еще кое-какія ничтожныя выписки изъ гаветь, цвну и достоинство каковыхь я давно уже хорошо зналь, и только удивлялся наивности «батюшекъ», видъвшихъ въ томъ себъ и своему старообрядчеству опору. Поисками же третьяго тома: «Исторических» изследованій» они надълали по всей станицъ хлопотъ. И вотъ, однажды, когда въ саду того дома, гдв мы квартировали, около стола сильно насъ прівзжихъ довольно много: И. Л. Цукановъ. П. И. Чеботаревъ (уроженцы лужковскіе, проживающіе въ Рогуляхъ и Арзгиръ), гг. Жеребцовъ и Махоринъ (Воронковскіе, — изъ Старомарьевки и изъ Безопаснаго), мой спутникъ

- О. Н. Кричевцевъ и другіе, а также много и прівзжихъ женщинъ. - когда, говорю, сидели мы кругомъ стола за чтеніемъ «Ста пяти вопросовъ», и толковали объ нихъ, какъ могли, подходить въ намъ почтенный, пожилыхъ лёть, казавъ, съ внижкой въ рукахъ. Кромъ А. Г. Жеребпова, никто изъ насъ не зналь, что это за лицо, а также и мы ему были неизвъстны. Потомъ оказалось, что подошедшій быль не кто иной, какъ самъ г. есаулъ Г. К. Захаровъ, — тотъ самый, переписку котораго съ Т. И. Касиловымъ я читалъ въ «Братскомъ Словъ». Любезно съ нами раскланявшись, онъ спросиль: «Кто завсь изъ васъ, господа, желалъ видёть третій томъ «Историческихъ изследованій?» — «Это, — говорю, — я обезпоконль вась отысканіемъ той вниги». Онъ: «Прошу извинить, ея мы не могли отыскать; а воть вивсто нея я принесь другую хорошую книжку: если желаете, прочтите». Мы пригласили его садиться съ нами. Сълъ онъ и сталъ сначала хвалить «Историческія изследодованія», потомъ кое-что прочиталь изъ принесенной имъ внижки на уничижение православной церкви (въ сожалънию, наименованіе этой книжки я не помню), и сталь говорить:
- Зачёмъ нужно было патріарху Никону портить наши церковно-богослужебныя книги?

Мы всё до этого только слушали его и смотрёли на него; а туть и не утериёль, и сталь ему возражать. «Изъ чего же,—говорю,—видно, что вниги Никономъ попорчены,— чёмъ онё испорчены?

— «А вы развъ не знаете? — спрашиваетъ. Во всемъ онъ попорчены, все въ нихъ не такъ!»

Я говорю: «Это не доказательство; а мив кажется, патр. Никонъ не портилъ книгъ, а исправилъ книги».

Онъ сказаль: «А какое же право имълъ Никонъ переправлять книги?»

Я отвътиль: «Вамъ, почтеннъйшій Георгій Карповичь, не о томъ бы слъдовало спрашивать, какое право имълъ Никонъ исправлять книги; а слъдовало бы самому себъ дать вспросъ: какое право имълъ бы Никонъ оставить книги неисправленными, тогда какъ предшествовавшіе ему патріархи держались такого порядка, что старались, сколько могли,

исправлять вниги? Притомъ же вы должны знать, что Никонъ патріархъ получиль отъ Святаго Духа власть и силу на правленіе церкви; а это дёло правленія церковію несравненно важнёе исправленія книгъ. Онъ быль бы даже виновенъ, если бы, будучи патріархомъ, книгъ не исправляль; а онъ для этого заручился еще согласіемъ пёлаго собора отповъ въ 1654 г.

Вмѣсто того, чтобы согласиться съ представленнымъ мною доказательствомъ, Захаровъ не переставалъ твердить свое, наизусть затверженное имъ, что п. Никонъ не имѣлъ права исправлять книги, и потомъ сказалъ:

— A крестъ осьмиконечный зачёмъ онъ уничтожилъ на просвирахъ?

Я говорю: «Кресть имъ не уничтоженъ; онъ замъненъ только четвероконечнымъ».

Захаровъ свазалъ: «А что такое четвероконечный крестъ? Это — крыжъ а не крестъ!

— Помилуйте, что вы сказали! Вёдь «врыжъ» есть только не русское названіе того же креста Христова: по-польски крыжъ, а по-нашему — кресть; значеніе одно и то же.

Онъ сказалъ: Это по-вашему одно и то же, что крыжъ и крестъ: тотъ четвероконечный, а нашъ осьмиконечный».

— Если такъ, — говорю, — то для чего же вы четвероконечнымъ крестомъ, по-вашему крыжемъ, знаменаетесь? Для чего ограждаете себя имъ, когда молитесь?

Онъ: Когда я молюсь, у меня выходить вресть; а воть, когда вы молитесь, у васъ выходить врыжь. (Этимъ онъ укориль меня за то, что я не такъ, какъ онъ, размахиваю рукою, когда остняю себя крестомъ.) Я,—говорить, — видёлъ, какъ вы молитесь! Васъ надо еще поучить, какъ крестъ кладутъ; а то онъ у васъ выходитъ по-никоніански, больно маленькій!

— Развѣ, — говорю, — врестъ отъ величины своей имѣетъ спасительную силу, а не отъ самого изображенія? Если будемъ понимать тавъ, что чѣмъ больше крестъ, тѣмъ больше спасительной силы имѣетъ, тогда тавіе вресты, кавіе начертываются на крещаемыхъ масломъ и муромъ, почти никакой силы не будутъ имѣть. Но вѣдь такое сужденіе и такая мысль

Epamenoe CAOSO. № 5.

Тогда Захаровъ, выведенный изъ терпънія моими возражевіями и сміжними заміжнаніями объ его неправильных мніввіяхъ, туть же, передъ присутствующими, которые почти всв молчали, уступивъ намъ поле состяванія, разразился великою и неудержимою бранью на церковь, и, въ частности, разсказалъ въ укоризну ей, къ дёлу не идущій, примёръ, какъ одинъ ему знакомый офицеръ, не умфетъ Богу молиться и нивогда не молится. Эту вину офицера онъ слагалъ на всъхъ православныхъ, особенно на духовныхъ, что-де ихъ нерадвніемъ не умвють люди Богу молиться. Потомъ сталь говорить о православныхъ священникахъ, какъ они сами небрежно и нерадиво относятся въ службъ церковной, какіе пропуски делають въ чтеніи и пеніи, обвиняль особенно за несоблюдение постовъ, не забылъ и о курении богомерзкаго табаку. Наконецъ, обращансь ко мнв. сказаль: - Воть вы. молодой человъвъ, за все хвалите вривовърныхъ, а не видите что у нихъ дълается! -- они отъ плодовъ своихъ познаются! Какое туть можеть быть православіе? Видно, что вы начитались только разныхъ модныхъ книжекъ и защищаете ихъ?

\*\*\*\*

::

Тутъ я обратился въ присутствующимъ и сказалъ: «Господа! вы слышали, приводилъ ли я что изъ какихъ-то модныхъ книжевъ въ доказательство моихъ словъ. А вотъ самъ почтенный обвинитель мой, Георгій Карповичъ, какъ сами же вы видъли, принесъ и читалъ намъ какую-то новую книжку, да восхвалялъ книгу Карловича «Историческія изслъдованія». Зачъмъ же онъ обвиняетъ другихъ за то, въ чемъ самъ не правъ?

Послѣ этого Захаровъ съ гнѣвомъ сказалъ: «Я съ вами не желаю больше разговаривать»! — взялъ свою книжку, и, кажется, не попрощавшись, ушелъ. Уходя же, сказалъ: «Вотъ я пришлю къ вамъ своего миссіонера, — онъ вамъ все докажетъ»; но мы тщетно прождали три дня этого миссіонера и не видѣли, кто онъ такой.

Потомъ мив пришлось, стоя въ церкви, видеть одинъ поучительный примъръ. Во время литургіи, когда мы готовились въ причастію, я стояль на правомъ влиросф, а подлю клироса стояль головщикь, или свещевжигатель. И воть я вижу, - идеть онъ на средину церкви, гдв стояль какой-то молящійся поститель изъ военныхъ, съ навъшанными на шинели орденами, какъ видно, по незнанію, а можеть быть и по любопытству, туда зашедшій. Головщикъ подошель къ нему п спрашиваеть: «ты православный?» — Тоть отвётиль утвердительно. Тогда головщикъ, указывая рукою по направленію къ православному храму, говоритъ: «Для васъ вонъ тамъ, на горь, есть своя церковь, - туда можете и ходить»! Посьтитель повлонился св. образамъ, и ушелъ. Глядя на это, я съ сокрушеніемъ сердечнымъ подумаль: да, голубчикъ! если ты двиствительно православный, то не заходи въ другой разъ туда молиться, гдв молятся не православные, и не нарушай ихъ покоя! они сами произносять на себя судъ правый!

Итакъ я возвратился изъ Прочноокопа, не получивъ искомаго покоя отъ обуревавшихъ душу сомнвній, и тогда же далъ передъ Богомъ обвіщаніе, оставаясь до времени старообрядпемъ, всвии моими силами, при всякихъ случаяхъ защищать православную церковь отъ нападеній раскола и тщиться самому содвлаться сыномъ православной церкви.

## IV.

Размышленія по поводу разрозненности старообрядцевъ. — Смерть малютки смна. — Горькія ея послёдствія. — Четыре поразительныя смерти.

Въ нашемъ Кавказскомъ крав, да и повсюду почти, старообрядцы разсвяны среди православныхъ небольшими обществами, иногда изъ двухъ-трехъ семействъ. Эго ихъ разсвяние напоминаетъ мив еврейское разсвяние по вселенной. О евреяхъ мы знаемъ, что они лишились святаго града, крама и жертвоприношения, и терпятъ разсвяние за грвхъ Христоубійства. За какую же вину старообрядцы явились въ своемъ отечествъ изгнанниками и скитальцами, какъ они и сами зовутъ себя, —

Digitized by Google

лишились цервви, законнаго. Христопреданнаго священства в таниствъ? Не за то ли, что нанесли безчестіе Христовой невъстъ - Церкви святой?.. И кромъ того, что во многихъмъстахъ, какъ у насъ на Кавказъ, старообрядцы живутъ небольшими количествами, они разделены еще между собою разностими въ въръ, не позволяющими имъть взаимнаго общенія. и выть большею частію, если они даже и поповцы, невозможноимъть своихъ неваконныхъ поповъ, а потому приходится многимъ умирать безъ крещенія, безъ покалнія и причащенія. Я полагаю, не найдется между ними такой счастливець, который бы могь похвалиться, что у него въ домф, въ егосемействъ, никогда не было такой же бъды, никто не умираль безъ крещенія исповеди и причастія. Въ этомъ я випълъ всегда великое несчастие, или върнъе сказать, явное наказаніе Божіе старообрядцамъ за ихъ отдівленіе отъ перкви. Приведу здёсь извёстные мий примёры такого несчастія, постигшаго роднихъ мив и знакомихъ старообрядцевъ. Прежде всего скажу о такомъ горъ, постигшемъ мою собственную семью.

Двадцать леть тому прошло, какь у нась въ сентябре 1877 года родился первенецъ-сынъ. Нужно было его крестить. Къ попу вкать далеко, -- до ближайшаго было около 200 версть; сами же попы въ то время по нашимъ мъстамъ. гдъ мы живемъ, еще не вздили. Такъ какъ крестить самимъ черезъ погружение у старообрядцевъ дало обычное, то и я своего новорожденнаго окрестиль самь: онь прожиль всего-13 мфсяцевъ и умеръ. Много пришлось намъ поскорбъть: но не о томъ дишь, что онъ умеръ, а больше о томъ, какъ онъ умеръ, особенно когда отъ православныхъ, близко намъ знакомыхъ, слышали соболезнования о нашемъ нерадении. Они говорили: «Вы бы хоть въ своему-то попу, какой онъ у васъни есть, обратились, чтобъ онъ окрестиль его какъ слвачеть. да сполобиль причащенія! У Когда онъ больдь, у нась и было тайное желаніе пригласить даже православнаго священника, чтобъ окрестиль его и пріобщиль св. Таинь; но ложные страхи удержали насъ въ неръшительности до тъхъ поръ, когда это овазалось уже излишнимъ. Тогда же случилось еще вотъ

\*\*\*\*\*

жакое, повидпиому, не важное и случайное обстоятельство. жоторое, однаво, оставило въ насъ неизгладимый следъ. Въ то время, какъ несли мы гробъ съ тёломъ нашего маленькаго повойника, намъ встретились шедшіе навстречу нашей жалкой похоронной процессіи, состоявшей очень изъ немногихъ липъ, члены православнаго причта, священникъ и псаломщикъ. Это была, конечно, случайная встрёча; но для насъ она была жавъ бы напоминаніемъ и обличеніемъ нашего отчужденія отъ православной перкви, за которое постигла такая печальная участь и нашего младенца. Потому встрівча произведа на насъ глубовое впечатленіе, и этоть единственный въ нашей жизни печальный случай послужиль намь на булушее время предостереженіемъ: когда у насъ рождались другія дёти, мы заботились прежде всего о томъ, какъ бы окрестить правильно, въ особенности супруга моя много безпокоилась, и при первой возможности, безъ всякаго отлагательства, спешила ехать верстъ за 200, иногда въ Воронцовку на р. Кумв, иногда въ Прочноокопъ на р. Кубани, къ попамъ австрійскаго поставленія, чтобы окрестить младенца.

Разскажу теперь о другомъ случав, въ которомъ печаль растворена радостью. Онъ поучителенъ и въ томъ отношенін. что повазываеть, кавъ въ подобнымъ случаямъ относятся пребывающіе въ расколь. Льть пятнадцать тому назадъ, я познакомился съ нашимъ же лужковскимъ уроженцемъ П. И. Чеботаревымъ. Онъ моложе меня и по возрасту и по службъ; живеть и торгуеть въ с. Арзгиръ. Человъвъ онъ грамотный, разумный и любитель чтенія. По своей любознательности и по совъту другихъ, онъ познакомился съ книгами противораскольническаго направленія. Отъ такого чтенія и разсмотрівнія книгъ онъ и самъ убъдился, и жену убъдилъ въ правотъ грекороссійской церкви. Но не долго Богъ судиль ему жить съ молодой супругой — Хіоніей Ивановной. Она сильно заболъла м, чувствуя приближение смерти, не пожелала умереть въ расколь, а потребовала напутствованія отъ православнаго священника. По ея желанію быль приглашень містный священнивъ и, послъ предварительнаго присоединенія изъ рас-

кола, она была напутствована поканніемъ и пріобщеніемъ св. таннъ тъла и крови Христовой, и скоро потомъ отозвалъ ее Господь въ путь жизки въчной. Достойная, юная дщерь православной церкви, раба Божія Хіонія! Ты, отходя туда, «идъже нъсть бользнь, ни печаль, ни воздыханіе», хорошую оставила. намъ памать о себъ, — ты указала и намъ путь спасенія! Да упоконтъ Господь душу твою «идвже вси праведніи упокояются! У Когда дошла до нашего семейства въсть объ ея кончинъ. мы сначала поскорбъли, но туть же и порадовались, - поскорбъли о безвременной смерти молодой супруги и матеры нъсколькихъ юныхъ дътей, а порадовались и поблагодарили Бога, что она скончалась въ искреннемъ единени со святою церковію, напутствованная ся святыми тайнствами. И при этомъ невольно вспомнилось намъ то время, когда вступала. она въ бракъ, - вспомнился день ихъ торжественнаго вънчанія. Она была дочь богатыхъ и почтенныхъ родителей, Ив. Л. и Ө. И. Потемкиныхъ; для вънчанія дочери они пригласили двухъ старобрядческихъ поповъ, изъ Прочноокопа и изъ Воронцовки. Вънчание происходило съ великимъ торжествомъ для новобрачныхъ, и съ великимъ торжествомъ для раскола: на невиданное старообрядческое вънчаніе собралось смотръть почти все селеніе Медвъдки. Для въвчанія приготовленъ быль огромный амбаръ, и смотръть вънчание доступъ никому не былъ возбраненъ, и старообрядцы торжествовали. Такъ-то покойная Хіонія Ивановна вступленіемъ въ супружество доставила торжество расколу, а своей смертью поставила торжество православію! Богъ устроиль по своему. Супругъ ея, послъ ея кончины, оставался еще болъе года неприсоединеннымъ къ св. церкви; но потомъ, върный завъту усопшей, со всёми своими лётьми присоединился, послё чеговступиль, въ новое супружество уже съ православною. Такъ Богъ своими неисповъдимыми судьбами привелъ цълое семейство отъ пути заблужденія въ спасительную ограду св. своей церкви. Этотъ примъръ для многихъ остался и остается поучителенъ.

Вследъ за описаннымъ событіемъ, произошли одно за другимъ еще следующія три, которыя имели уже только одну

печальную сторону. Объ этихъ печальныхъ событіяхъ, какъ недавно случившихся, знаютъ хорошо многіе въ нашемъ враю, да и нельзя не знать: всё мы, кого я разумёю, имёемъ одну родину п. Лужки, всё изъ одного мёста выходцы, всё другъ друга знаемъ по нашимъ общимъ торговымъ дёламъ и по нашему, хотя разноколиберному, старообрядствованію, не смотря на то, что проживаемъ по разнымъ селеніямъ Ставропольской губерніи.

Одинъ изъ такихъ земляковъ, о печальной участи котораго я хочу сказать, И. В. Горюновъ, находился съ нашимъ домомъ въ родствъ. Жилъ онъ на Кавказъ болье двадцати льтъ, - проживаль въ с. Рогулахъ, занимался разъйздной мелкой торговлей, и завзжаль иногла къ намъ. Самъ онъ по житейскимъ обстоятельствамъ, не имъль возможности заниматься чтеніемь; но когда, бывало, завзжаль къ намъ, то любилъ, чтобы я о чемъ-нибудь касающемся въры почиталь ему и потолковаль. Прежде, когда и самъ занимался чтеніемъ книгъ въ родъ «Историческихъ изслёдованій», когда защищалъ неправоту старообрядчества, я толковаль ему въ томъ же духв, и онъ соглашался со мною; а когда я познакомился съ сочиненіями о, архимандрита Павла и «Братскимъ Словомъ», тогда и себя н его пришлось перестранвать на иной ладъ. Онъ и теперь соглашался со мной; но иногда ставиль вопросы въ родъ слёдующихъ: «почему вы прежде защищали старообрядчество, а теперь его обвиняете? -- какъ васъ нужно понимать? Я говорилъ: «понимайте, какъ угодно; а только это върно, что чъмъ болье и читаю, тъмъ иснье вижу и тымъ болье убъждаюсь, что нътъ истинной церкви у старообрядцевъ, ибо не вывють они ни Христопреданнаго законнаго священства, ни седми таинствъ, безъ чего не можетъ быть истиния церковь; а безъ церкви невозможно спастися». Вычитаю ему, бывало, объ этомъ изъ книгъ и разскажу. Однажды, незадолго передъ смертью, въ последнее свое посещение, разговорился онъ со мною, и когда дошло до того, что, на основаніи вычитаннаго изъ писанія, оказалась грекороссійская церковь дъйствительно правою, а старообрядчество храмлющимъ на

оба колина, онъ, неожиданно для меня, даеть мив вопросъ, на который я затруднияся ответить. «Воть, -- говорить -- вы люди грамотные, больше насъ знаете, имвете охоту и свободу читать писанія, и понимаете, гдв, на чьей сторонъ истина, однаво сами старообрядствуете, не присоединяетесь въ цереви: кому же надо положить начало? Ужели намъ? Но тогда не будеть ли для васъ стидно? Мы, люди малограмотные; да и за житейскими дёлами намъ нёкогда заниматься чтеніемъ; мы привывли и такъ жить, какъ жили, — думаемъ: и такъ, Богъ дастъ, ничего, и такъ хорошо! Посудите же сами: кому начинать? кому первому примъръ показать? Начинайте вы: покажите примъръ: тогда и намъ смълве будетъ». Я подумаль: правду онъ говоритъ! Въ заключеніе нашей бесёды онъ мий объявиль: «Не знаю, какъ Богь дасть; а думаю непремінно, въ особенности на случай смерти, позвать о. Іоанна (православнаго священника): такъ умирать не стану! Сохрани меня Богь! Какъ явиться на тотъ свъть безъ благословенія и разрышенія священническаго? Еслибь только Богъ помиловалъ, не застала гдъ смерть нечанно въ пути!» Онъ говорилъ искренно; но, по непостижимымъ судьбамъ Божівить, не исполнилось его желаніе. Вскор'в же посл'в нашего разговора пришла печальная въсть объ его смерти. Въ пути онъ сильно занемогъ; съ нимъ были два сина, — оба совершеннольтніе, одинь давно женатый. Бользнь застала въ чужомъ краю, но въ такомъ селеніи, гдф жили его дочь и зять. Онъ объявиль сыновьямъ, дочери и зятю, что желаеть передъ смертью, чтобы пригласили священника, и непремънно православнаго. Желаніе это не соотв'ятствовало настроенію его дътей: они воспротивились пригласить православнаго священника, а старообрядческого по близости не было; смерть же не заставила себя долго ждать. Такъ и кончился земной предёль бёднаго скитальца, проведшаго почти всю жизнь безъ душевнаго утвшенія. Болве тридцати леть онъ не быль ни у какихъ поповъ на духу, хотя и не былъ безпоповцемъ.

in anglanding on

Другой примъръ такой бъдственной судьбы старообрядцевъ показалъ намъ И. С. Никитинъ. Онъ отличался цвътущимъ здоровьемъ, молодостью. Многіе знали его; но никто навърное не зналъ, бывалъ ли онъ когда за всю жизнь свою у какихъ-либо поповъ на духу, или нътъ. За безпоповца же его никто не считалъ, да и нельзя было считать: онъ былъ вънчанъ и рождавшіеся у него дъти были крещены австрійскими попами. Зато многіе знаютъ, какъ скоро безжалостная смерть скосила его, — и двухъ сутокъ онъ не пережилъ отъ начала болъзни, — некогда было и подумать объ австрійскихъ попахъ, которые живутъ далеко. Поговорили свои и посторонніе, чтобы призвать хотя православнаго батюшку; но и это ничъмъ не кончилось. Эта вторая смерть была новымъ поучительнымъ для насъ напоминаніемъ о томъ, каково наше положеніе въ расколъ.

Скоро последовала и третья смерть, жены М. И. Черепенина, Марыи Ивановны. Знакомство съ ними мы водили болже двадцати лътъ, -- живенъ верстахъ въ 15 другъ отъ друга, -даже вступили и въ родство: родной племянникъ моей жены, О. О. Рогожинъ, женился на сестръ Матвъя Ивановича. Когда женихъ сделаль предложение, то встретилось одно только препятствіе: семейство Черепенина строго держалось б'вглопоповства, а о племянникъ моемъ, который жилъ у меня, они знали, что не имъетъ твердыхъ старообрядческихъ убъжденій, иногда, въ великіе праздники, позволяеть себ'в ходить даже въ православную церковь къ службъ, чего мы не только не возбраняли ему, а скорве поощряли къ тому косвенно. Такія отношенія наши въ православной церкви въ глазахъ старообрядцевъ были весьма предосудительны, и потому наши будущіе сваты нісколько затруднились дать согласіе на бракъ; однако решили потомъ, что это препятствіе можно устранить, взявши съ жениха обязательство, чтобы въ православную церковь не ходиль, что онъ и объщаль. Теперь быль на очереди вопросъ: гдв же ввичать? Женихъ быль австрійскаго согласія, а невъста — бъглопоповщинскаго. Такъ какъ не было ни близко ни далеко бъглыхъ поповъ, то и этотъ вопросъ скоро ръшили: вънчать у австрійскаго! Туть я подумаль (но не сказаль, а потомъ много говориль имъ объ этомъ), съ какимъ

они легкимъ сердцемъ рашаютъ вопросы объ вара, - безъ всякаго колебанія и страховъ изміннють ее по требованію обстоятельствъ, хотя въ то же время чуть не подъ присягой требують отъ другихъ содержать вёру невзмённою. Итакъ мы породнились съ Черепениными; а потомъ, черезъ нѣко. торое время, заболёла предсмертной болёзнью теща моего племянника. Вспомнивъ и скорбя о томъ, что много лътъ не была ни у какихъ поповъ ни у исповъди, ни у причастія, она передъ смертью убъдительнъйшимъ образомъ просила своего мужа, чтобы не допустиль ее безъ покаянія умереть, а позаботился бы привесть австрійскаго попа напутствовать ее; но мужъ, върный своей бъглопоповщинской въръ, не захотель исполнить ея просьбу, -- говориль: «им столько лёть держались своей вёры, обходились безъ австрійскихъ поповъ, обойдемся и теперь». Такъ бъдная супруга его и умерла безъ христіанскаго напутствія. Потомъ, спустя годъ, когда настала нужда почти пятидесятилътнему вдовцу снова жениться, онъ опять забыль, что можно обходиться безь австрійскихь поповъ и нельзя мінять бізглопоповщинской візры на австрійскую: обвънчался у австрійскаго попа. Такъ-то наши великоревностные о своей въръ старообрядцы бракъ предпочитаютъ смерти, для брака можно и измёнить вёру, а ради смерти нельзя і

Указанные мною примъры печальныхъ смертей, которыя постигли знакомыхъ намъ старообрядцевъ вскоръ одна послъ другой, произвели на насъ сильное впечатлъніе, такъ какъ были послъдствіемъ именно бъдственнаго положенія старообрядчества въ отчужденіи отъ церкви. Они заставили насъ еще болье задуматься о нашей собственной участи.

V.

Какъ проведенъ былъ мною праздникъ Пасхи 1894 г. — Секретная затвя. — Потядка на родину. — Посъщение моленной окружниковъ и церкви единовърцевъ. — Извъстие о кончинъ государя императора Александра III. — Панихида, молебенъ и присяга въ единовърческой церкви. — Случай во время присяги.

Въ 1893 году произошелъ въ нашемъ домѣ случай, описанный мною вскорѣ же послѣ того въ «Братскомъ Словѣ»,



подъ заглавіемъ: «Какъ одному старообрядческому семейству и какое встрътилось препятствіе на пути сближенія съ православіемъ» (1894 г., т. 1, стр. 730). Изъ этого описанія видно, какъ уже близко стояли мы къ церкви и какъ огорчило насъ встрътившееся на пути къ ней препятствіе 1). Къ утѣшенію нашему, тогда же получили мы отъ одного достойнъйшаго лица, великаго ревнителя и неусыпнаго труженика на пользу православной церкви, письмо, гдв онъ советоваль мий оставить расколь и смило вступить въ православіе. Примвчательное письмо это, было получено мною какъ разъ въ великую страстную пятницу, а кончалось оно следующими сердечными словами: «О, если бы свътлый праздникъ вы встрътили въ церкви православной! Какая это была бы великая радость! » Прочитавши это письмо, я тогда же рёшиль, что непременно буду въ предстоящій праздникъ Светлаго Христова Воспресевія за церковной службой; но вышло не такъ, -- явилось новое и неожиданное препятствіе. У меня есть доживающая свой въкъ 82-лътняя старуха теща? Она въ великую субботу забольла; несмотря на это, я вечеромъ объявилъ женъ, что собираюсь сегодня идти за службу въ церковь. Для жены это извъстіе не было неожиданностью и не было противно ея желанію; но тімь не меніве она постаралась мнів указать, что это послужить къ усугубленію бользни ся матери: и я оставиль свое доброе намереніе, - по обычаю, мы молились дома. Зато такъ тяжело было у меня на душъ весь этотъ день великаго праздника! - такъ тяжело, какъ никогда



<sup>1)</sup> Препятствіемъ, о которомъ говорить здёсь почтенный Спиридонъ Васильевичъ и о которомъ говориль въ письмѣ, напечатанномъ въ "Братскомъ Словѣ", служилъ неосторожный поступокъ православнаго священника, приглашеннаго имъ присоединеть къ церкви больную малольтнюю дочь и потребовавшаго совершить присоединеніе первымъ чиномъ, чрезъ крещеніе, на что родители не могли согласиться. Рѣшившись напечатать письмо Спиридона Васильевича, мы тогда же написали ему, что неосторожный поступокъ священника не долженъ останавливать его на пути къ соединенію съ церковію, и умоляли не медлить присоединеніемъ. Объ этомъ нашемъ письмѣ и идетъ далѣе рѣчь.

въ жизни. Я говорилъ себъ: вотъ, настоящій праздникъ прокодитъ безвозвратно, и я остаюсь внѣ церкви; а будущаго
судитъ ли Богъ дождаться? Потомъ, когда смотрѣлъ на народъ, во множествѣ шедшій къ пасхальной, перваго дня, вечернѣ, я опять хотѣлъ собраться и пойти въ церковь; но
тутъ уже какая-то невидимая сила ложнаго стыда не допускала
меня. Въ такомъ тяжеломъ состояніи духа уединился я у себя
въ домѣ и, ставъ передъ образомъ Спасителя, горько плакалъ
и молилъ Бога, чтобы подалъ мнѣ руку помощи и вывелъ
меня на тотъ путь, о которомъ скорбѣла и жаждала тогда
душа моя: «Господи! имиже вѣси судьбами спаси мя! изведи
изъ темницы (расколовъ) душу мою, исповѣдатися (въ православіи) имени твоему»!

Въ томъ же 1894 году решился я посетить родину, посадъ Лужки, думая, не найду ли тамъ скорве конца вышеописаннымъ своимъ мученіямъ, что, какъ скажу далье, и исполнилось, по великой милости Божіей. Но до отъевда на родину пришлось было мий участвовать въ одной затий, о которой не излишнимъ считаю упомянуть. Прівзжаеть ко мнв одинъ старообрядческій батюшка и по секрету сообщаеть мив, что у него есть одинъ планъ, который онъ желалъ бы привести въ исполненіе, — именно, желаль бы онь оставаться по видимости старообрядческимъ священникомъ, какъ и былъ, но въ то же время имъть на себъ тайно полученную хиротонію отъ православнаго епископа, только чтобы все это сохранялось въ секретв. Планъ его мев тогда понравился, и вместе съ несколькими лицами, которыхъ онъ самъ хотель посвятить въ этотъ секреть, я согласился, сколько могу, содействовать осуществленію его плана. Но по отъезде его, внимательно пораздумавъ, пришелъ къ заключенію, что это діло невозможное и дівлать его не следуеть. Впоследствии, уже присоединившись въ церкви, я написалъ ему письмо, въ которомъ совътовалъ ему поступить такъ же, какъ поступиль я, т.-е. присоединяться къ св. церкви не секретно, а открыто и искренно; о планъ же его писалъ, что онъ не можетъ осуществиться, пбо нъсть тайно, еже не открыется и еже не увъдано будеть, н еще: никтоже можеть двима господинома работати: любо единаго возлюбить, а другого возненавидить, или единаго держится, о другимь же нерадити начнеть (Мат. зач. 18), и нельяя въ святомъ дёлё прибёгать въ лукавству. Такъ затёя и осталась втунё. Я рёшился упомянуть объ этой затёй для того, чтобы показать, что даже люди, занимающіе извёстное положеніе въ старообрядческой іерархіи, начинають тяготиться незаконностью старообрядчества и ищуть изъ него различными, хотя не прямыми, путями выхода, лишь бы въ немъ не оставаться.

Отвъта на мое письмо старообрядческій батюшка мит не прислаль; но потомъ, спустя болье года, во время объвзда принадлежащихъ къ его паствъ старообрядцевъ, по прежнему знакомству, посътиль и нашъ домъ: изъ его словъ я тогда поняль, что онъ, хотя и не кръпко, а увлекся проповъдію посътившаго Кавказъ старообрядческаго проповъдника Мельникова.

15 октября съ восьмилётнимъ сыномъ Ниломъ я выёхаль изъ Казгулака на родину, гдф не былъ болфе пятнадцати льтъ. Тамъ находились у меня изъ родныхъ престарълая, почти восьмидесятилътняя, мать 1) и два родныхъ брата. Въ Лужки мы прівхали 22 октября, въ праздникъ Казанской иконы Божіей Матери, въ субботу. На другой день, въ воскресенье, ходили «за часы» въ свою старообрядческую окружническую моленную, а по пути оттуда зашли въ единовърческую Успенія Пресв. Богородицы церковь, гдв еще продолжалась божественная литургія. Мы вошли и стали посреди церкви близъ амвона. Молящихся было немного (и всёхъ прихожанъ тамъ числится мало). Священнивъ по заамвонной молитев вышель для раздачи молящимся антидора, и потомъ съ врестомъ: мы вмъстъ съ молящимися приступили и къ антидору и ко кресту. А и то и другое, т.-е. вкушеніе антидора и цълованіе креста въ единовърческомъ храмъ старообрядцу никоимъ образомъ не дозволяется, но вмёняется въ тяжкую

<sup>1)</sup> Недавно умершая.

вину, неминуемо влекущую за собою строгое наказаніе отлученія отъ моленной. Поэтому старообрядцы, если когда случайно и заходять въ единовърческій храмъ во время богослуженія, то не только не позволяють себь ничего подобнаго, но и опасаются положить поклонъ св. иконамъ вмъстъ съ молящимися единовърцами. Узнали объ нашемъ поступкъ лужковскіе старообрядцы и начали укорять насъ, зачъмъ ходимъ въ ихъ моленную, если ръшились цъловать крестъ въ единовърческой церкви. Чтобы не смущать ихъ, я уже болье и не ходилъ въ ихъ молитвенный храмъ, въ которомъ когда-то, еще молодымъ, двънадцатилътнимъ мальчикомъ, постоянно молился.

Въ г. Гомяв, на пути нашемъ въ Лужки, первый разъ узнали мы о кончинъ въ Бозъ почившаго государя императора Александра III Александровича. Когда получено было это извъстіе въ Лужкахъ, то въ моленной у старообрядцевъ-окружниковъ, послѣ часовъ, которые отправляль уставщикъ, не только не было отслужено панихиды, но и ръчи о томъ не было; только на многольтіи упоминалось уже, по обычаю, имя новаго "державнаго Царя" Николая Александровича. Такъ старообрядцы отнеслись въ печальному для всей оспротвишей тогда великой Россіи извістію о преждевременной, неожиданной смерти отца отечества, Царя миролюбца и миротворца. Для нихъ какъ будто ничего особеннаго въ мір'в не произошло! Не такъ было въ храмъ единовърцевъ: тамъ, по окончаніи литургіи, была поставлена посреди церкви убранная кутія, отслужена великая панихида о упокоеніи души въ Бозв почившаго Государя Императора Александра Александровича, а потомъ благодарственный Господу Богу молебень, какь въ день восшествія на престолъ ныев благополучно царствующаго Государя Императора Николая II Александровича, съ коленопреклонною молитвой и провозглашениемъ многольтия ему и всему Царствующему Дому. Тутъ же было объявлено о имъющей начаться присягв, гдв въ тотъ день и мы присягнули.

Къ присягъ въ единовърческую церковь явились исправно и старообрядцы п. Лужковъ. Пришелъ и извъстный здёсь



почтенный старецъ Ф. С. Малковъ; но передъ началомъ чтенія присяги онъ заявилъ, что не желаетъ произносить полоненныхъ въ ней словъ «клянусь Всемогущимъ Богомъ», а просилъ позволенія произнести ихъ такъ: «клянусь предъ Всемогущимъ Богомъ». Священникъ не котѣлъ этого дозволить и тутъ же привелъ въ убѣжденіе его много доводовъ, изъ ветхозавѣтнаго и новозавѣтныхъ писаній, что такъ слѣдуетъ произнести присягу, какъ положено и какъ того требуетъ богоустановленная власть. Малковъ никакими доводами не убѣждался. Тогда присутствовавній здѣсь полицейскій надзиратель потребовалъ, чтобы онъ отошелъ въ сторону и не участвовалъ съ прочими въ принятіи присяги. Но потомъ, кажется, ему было уступлено по снисхожденію священника и полицейскаго надзирателя. Объ этомъ не мало потомъ было разговоровъ и толковъ за и противъ.

### VI.

Повздка въ п. Вороновъ. — Знакомство съ о. В. Родіонцевниъ. — Поступовъ моего брата. — Посвщеніе старообрядческаго попа Ломакина и бесвда съ нимъ. — Бесвда въ п. Лужкахъ съ Ф. Ө. Жуковымъ.

Одинъ мой дальній родственникъ, житель п. Воронка, П. Д. Смоловъ, услышавъ о моемъ прівздв въ Лужки, посвтиль меня и просиль къ себв. Я даль ему обвщаніе прівхать на 26 октября. Наканунв, 25 числа, быль я у лужковскаго единовърческаго священника М. П. Юдина и отъ него узналь, что 26 числа въ Воронкв, въ церкви единовърцевъ, имветъ быть торжественное служеніе, по случаю тезоименитства храмоздателя и попечителя, почтеннъйшаго Д. В. Карамина, куда и онъ, о. М. Юдинъ, приглашенъ. Я приняль это къ свъдънію, и когда прівхаль въ Воронокъ, то пошель прямо въ единовърческую церковь, гдв шла литургія. Здвсь моему взору представилось следующее, никогда невиданное умилительное зрвлище: служили торжественно три священника, — православный съ двумя единовърческими, воронковскимъ — о. В. Роліонцевымъ и лужковскимъ — о. М. Юдинымъ. Я былъ пораженъ

этимъ служеніемъ и весьма счастливъ былъ, видѣвши его первый разъ въ своей жизни. Въ концѣ литургіи о. Александромъ (православнымъ) было сказано къ народу поученіе "о почитанін памяти празднуемыхъ святыхъ": и это изустное поученіе къ народу мнѣ довелось слышать въ первый же разъ. Всѣмъ видѣннымъ и слышаннымъ въ единовѣрческомъ храмѣ я былътронутъ и утѣшенъ.

Вечеромъ того же дня я быль у о. В. Родіонцева по одному дълу, касавшемуся моего родного брата. О. Василій принялъ меня очень ласково и разговоръ нашъ скоро перешелъ на разговоръ о въръ. Несмотря на то, что я не принадлежалъ еще въ церкви, разговоръ шелъ у насъ все въ согласномъ духв. Между прочимь онь спросиль меня о некоторыхь лицахъ на Кавказъ, извъстныхъ ему по «Братскому Слову», а именно: о Т. И. Касиловъ и объ авторъ недавно напечатаннаго разсказа: «Какъ одному старообрядческому семейству н какое, на поти сближения съ православиемъ, неожиданно случилось претвновеніе». О первомъ я сказаль, что лично его не знаю, но велъ съ нимъ переписку; а второго, говорю, вы видите передъ собою. На прощаньи о. Василій просиль не прекрашать съ нимъ знакомства. Провожавшій меня мой родственникъ. Смоловъ, въ домъ къ о. Василію не пошелъ со мной и все время оставался на улица, сидаль на лавочка у сосада. Неоднократно о. Василій черезъ посланнаго приглашаль его войти въ домъ; но онъ не согласился войти. Такова боязнь и нежеланіе некоторыхъ старообрядцевъ побывать даже въ ломъ единовърческаго священника.

Потомъ, съ тъмъ же моимъ спутникомъ, пошелъ я посътить и своего, старообрядческаго, попа Кипріяна Ломакина. Въ давно прошедшее время, еще до оставленія мною родины, задолго до того, какъ К. Ломакинъ сталъ для старообрядцевъокружниковъ поповствовать, мы близко были знакомы, жили почти по сосъдству, росли виъстъ и занимались однимъ ремесломъ; но съ тъхъ поръ, какъ я оставилъ родину, никогда не доводилось мнъ видъться съ нимъ. И вотъ теперь представился къ тому удобный случай. Когда мы вошли, я изъ

приличія приняль отъ него благословеніе; спутникъ же мой уклонился, потому что быль противуокружникъ. Посфтиль я бывшаго сотоварища молодости только изъ въжливости, а входить съ нимъ въ какіе-либо разговоры о вфрф не предполагалъ и не готовился. Но когда же бываетъ, чтобы старообрядцы, хотя и случайно встретившись, кто бы они ни были, духовные или мірскіе, обошлись безъ такихъ разговоровъ? На то они и старообрядцы, чтобы толковать и спорить о въръ! Такъ вышло и теперь, - отъ обычныхъ житейскихъ разговоровъ скоро перешли на бесъду о разныхъ видахъ старообрядчества и о цервви православной, объ ея пастыряхъ и пасомыхъ, о современномъ миссіонерствъ. Сначала К. Ломакинъ, върно желая польстить мнъ, напомнилъ о моей будто бы начитанности и большомъ знакомствъ съ церковными вопросами. Я ответиль: «Где же намь, людямь мірскимъ, пекущимся болъе о житейскомъ, много знать церковные дала и вопросы! Вотъ вамъ, священнику, дайствительно требуется знать объ этомъ; а намъ бы въ пору готоваго отъ васъ послушать!» Тогда онъ, вмёсто отвёта на мои слова, досталь и раскрыль книгу, кажется, Кормчую, и указаль правило, которымъ благоговъйному мірянину не возбраняется учительствовать. Приходилось вступить въ беседу. Переходя, по обывновению старообрядцевь, отъ одного вопроса въ другому, не кончивши поставленнаго на очередь, пришлось наконецъ спросить: когда и къмъ посланъ былъ митрополитъ Амвросій въ Белую Криницу, и где онъ получиль благодатную хиротонію на священнод виствія — въ Царьград в, или въ Белой Кринице? Ломакинъ вместо ответа взяль какую-то внижку и сталь читать изъ нея объ еретикахъ: Аріи, Македоніи и т. п. Вычитанное толковаль, что они, будучи еретиками, рукополагали въ священныя степени другихъ, но въ ихъ рукоположении получалась одна лишь видотворная форма п больше ничего, - благодати у нихъ не было; кончилъ тамъ, что и митрополить Амвросій въ Парыградів, быль рукоположенъ какъ бы Аріемъ или Македоніемъ: «Вотъ и судите теперь, какую онъ могъ получить при поставленіи благо-Братское Слово. № 5. 44

дать! онъ получилъ одну лишь форму видотворенія, и больше ничего».

Я добавиль: «Подобно тому, какъ получаетъ видотворную форму горшокъ въ рукахъ горшечника, а выжигательною пещью была для него Бълая Криница?

Онъ: Да, действительно такъ!

Я сказалъ: Какъ странно! Бълая Криница могла оказаться пещію, могущею выжигать видотворную форму горшка, тогда какъ не имъла ни матеріала, изъ чего устрояется форма, ни въ особенности мастера, могущаго устроять формы!

Онъ отвътиль: такъ Богъ далъ!

— Нътъ. — говорю, — не такъ намъ нужно, о. Кипріянъ, понимать объ этомъ. Не справедливве ли сказать, что Бълая Криница была не пещію выжигательною, а містомъ, гдів творились преступными людьми всевозможнаго рода подлоги, поддёлки, где переменялись въ документахъ имена и званія людей, учинившихъ государственныя преступленія и по нуждів мъняющихъ мъсто жительства, чтобы избъжать законной кары. Такъ и митрополить Амвросій, измінившій православію и православной вселенской церкви, вмёсто босносараевскаго смиреннаго митрополита назвался тамъ верховнымъ владыкою всёхъ древлеправославныхъ христіанъ, старообрядческимъ бізловриницкимъ митрополитомъ, въ каковое звание перемазалъ его фальшивымъ муромъ бъглый священноиновъ Іеронпмъ! Вотъ это върно; а съ тъмъ, что будто онъ получилъ, какъ вы говорите, въ греческой православной церкви одну только видотворную форму хиротоніи, невозможно согласиться: тамъ онъ получилъ преподанную ему законными пастырями благодатную хиротонію, силу которой онъ утратилъ черезъ самовольное бъгство отъ церкви въ Бълую Криницу, куда явился никъмъ не посланный, гдъ самовольно восхитилъ паству, никъмъ ему не порученную, то-есть вошель не дверьми во дворъ овчій, за что и подпаль грозному прещеню, которое изрекъ самъ Христосъ: не входяй дверьми во дворь овчій, но прелазя инудъ, той тать есть и разбойникь.

Ломакинъ съ этимъ согласиться не могъ. Потомъ одинъ

вопросъ ему предложенъ былъ моимъ спутникомъ, П. Д. Смоловымъ, человъкомъ неграмотнымъ: «Вотъ вы, о. Кипріянъ, говорите много и какъ будто хорошо; а почему же вы вмѣстѣ съ нашимъ о. Михапломъ (Гусляковъ, противуокружническій попъ) не ходите на собесѣдованія съ миссіонерами защищать насъ и себя?» И и съ своей стороны добавилъ: «Да, почему бы, въ самомъ дѣлѣ, не ходить вамъ на собесѣдованія съ миссіонерами? Вѣдь это вашъ прямой долгъ». Ломакинъ этими вопросами поставленъ былъ въ неловкое положеніе и отвѣтилъ уклончиво.

- Да знаете ли, говоритъ, намъ этого никакъ нельзя!
- Почему? спрашиваемъ.
- Да хотя бы потому, отвъчаетъ, что говорить тамъ неправду, такъ и ходить туда незачъмъ; а говорить правду; такъ всего этого придется лишиться! И при этомъ многозначительно посмотрълъ на свое теплое гнъздышко, т.-е. домъ со всъми удобствами къ жизни, на библіотеку (можно сказать порядочную), на жену и дътей.

Я говорю: Не можеть этого быть! Гдё же этому примёры? Онъ: Примёры есть; это вамъ ихъ не видно, потому что вы далеки отъ этого; а мнё пришлось уже кое что испытать, да и другихъ видёлъ, по другимъ сужу; вотъ всё знаютъ, что было съ о. Арсеніемъ Швецовымъ!

Я сказаль: По этому видно, что вамь приходится предпочитать житейскія удобства благу своего и другихъ душевнаго спасенія.

Просидъли мы у Ломакина около трехъ часовъ и все почти время проведено было въ подобныхъ разговорахъ. Это посъщение товарища молодости, нынъ старообрядческаго священника, паче ожиданія, принесло мнъ пользу: если и могла еще оставаться у меня какая-нибудь капля хорошаго мнънія о старообрядчествъ, то и эту послъднюю тутъ навсегда пришлось утратить...

Черезъ день послѣ этого свиданія съ Ломакинымъ былъ я вмѣстѣ съ двумя родственниками, О. А. Рогожинымъ и Л. И. Лыжинымъ, на базарѣ и тамъ увидѣлъ прежняго своего

знакомаго, почтеннаго мужа, Ф. О. Жукова. Отсюда всв вивств пошли постить свое, выв посада находящееся, кладбине. чтобы повлониться праку покоящихся тамъ родственниковъ. На возвратномъ пути пришлось намъ проходить почти мимодвухъ старообрядческихъ моленныхъ, противуокружнической, называемой «Самойличевой», и бъгдопоповщинской, носящей названіе «Зеленой моленной». Дойдя до первой, противъ врать ограды помолились по три поклона, и  $\Phi$ . О. Жуковъ, обращаясь ко мев, сказаль: «Я теперь сталь прихожаниномъ воть въ эту моленную». Я замътиль: «Да, теперь здъсь много стало моленныхъ и въръ. — выбирай любую, какую хочешь! Наша родина върами •не бъдна, а богата». Потомъ, когда немного спустя проходили мимо «Зеленой моленной», Жуковъ опять сказаль: «А воть и та, къ которой я быль прежде прпхожаниномъ! - и прибавилъ: «да, о таковыхъ, которые безъ епископа собираются Богу молиться, св. Игнатій Богоносецъ сказалъ, что это не земледъліе Божіе, но съмя вражіе». Говоря это, онъ не подозрѣвалъ, что этими словами ставитъ самого себя въ неловкое положение.

Я спросиль у него: Когда же прихожане этой моленной стали не земледъліемъ Божіимъ, но съменемъ вражіимъ? — въроятно послътого, какъ вы перестали въ нее ходить? илипрежде, когда и вы ходили, эна была уже такой?

Мой собесъдникъ, не ожидавшій подобнаго вопроса, смотрить на меня во всъ глаза, недоумъвая, какъ же это моглослучиться, что прежде онъ объ этомъ не подумалъ! Помолчавши, говоритъ: Стало-быть и прежде бъглопоповцы были такими, если не имъли у себя епископа.

Я отвътилъ: Разсуждая такъ, мы неизбъжно дойдемъ до того заключенія, что всё наши предки, — отцы, дёды и прадёды, — все вообще старообрядчество, какъ не имъвшее епископа, никогда и не было земледёліемъ Божіимъ, а всегда было сёменемъ вражіимъ. За что же намъ выпала такая доля, что приходится такой горькой правдой помянуть своихъ предковъ, — видёть, какую они печальную, непоправимую сдёлали ошобку и какое намъ оставили горькое наслёдіе!

Онъ сказалъ: мы теперь имвемъ епископовъ!

Я ответиль: Точно, епископы теперь есть у нась; а имеють ли они дъйствительное епископское достоинство? — вотъ вопросъ! Если не имъютъ, то какая отъ нихъ польза? Значитъ, надобно провёрить ихъ достовиство, а для этого необходимо вёдёніе божественныхъ писаній. Иначе ложнаго епископа можно принять за дъйствительного. Вы знаете, есть настоящая и бываеть √ральшивая монета, или есть дѣлатели настоящей и фальшивой монеты. И вотъ дерзнувшіе самовольно учредить, безъ надлежащаго благословенія, церковную іерархію, не лучше тъхъ людей, которые дерзають дълать фальшивую монету. Истинные епископы отличаются отъ ложныхъ, фальшивыхъ, твиъ, что имъютъ на себв законную, благодатную хиротонію, другопреемственно чрезъ Апостоловъ принятое посольство отъ Христа, чего ложные епископы не имъютъ: они дерзаютъ «восхищать недарованная имъ, чемъ раздражаютъ Бога якоже сыны Кореовы и Іозія царь», самовольно восхищають не порученныя имъ паствы и строятъ божественныя страшныя тайны, за что не только не избъгутъ страшной участи, но и намъ принесутъ осуждение.

Жуковъ сказалъ: Мптрополитъ Амвросій имѣлъ на себѣ законное рукоположеніе и законно пришелъ къ намъ.

Я отвётиль: Правда, митрополить Амвросій вначаль имѣль законное рукоположеніе; но оно было на немъ только до перехода его къ намъ; а по переходъ, когда онъ этимъ самымъ переходомъ нарушилъ церковные каноны и разорвалъ союзъ съ церковью, въ которой получилъ законную хиротонію, онъ утратилъ и самый даръ благодати, полученный въ хиротоніи, не могъ уже и дъйствовать какъ законный архіерей.

Это я постарался объяснить имъ также примъромъ, взятымъ изъ жизни, изъ области торговли, — примъромъ привазчика, измънившаго своему хозяину и отъ его имени незаконно начавшаго торговлю. Вышла вообще длинная бесъда, въ которой я раскрылъ всю незаконность австрійской ісрархіи, основанной Амвросіемъ, — и кончилась она тъмъ, что собесъдники мои не возражали мнъ и разошлись удрученные сомитыніями о ихъ положеніи въ старообрядчествъ.

#### VII.

Второе и послѣднее посѣщеніе Воронка. — Присоединеніе къ церкви. — Отъѣздъ и обратное путешествіе. — Посѣщеніе Покровскаго монастыря. — Посѣщеніе Кіева. — Заключеніе.

Чрезъ одного моего родственника почтенный Д. В. Караминъ прислалъ мив приглашение посвтить его въ Воронкв, в въ наставшее воскресенье, 30 октября, я отправился къ нему. Дмитрій Васильичъ приняль меня очень ласково. Отца Василія Родіонцева тогда не было въ Воронкъ, — онъ уважаль въ Еліонку; но Л. В. Караминъ послалъ ему телеграмму съ извъстіемъ о моемъ прівздъ и приглащеніемъ возвратиться. Во время объда онъ дъйствительно возвратился и явился въ домъ Линтрія Васильича. Пообълавъ, мы часа два-три провели въ пріятномъ собестдованіи; обозрти богатую библіотеку Дмитрія Васильича; потомъ по приглашенію о. Василія пошли къ нему. Время было уже передвечернее, и о. Василій предложиль намъ прежде отстоять вечерню. Вечерня была отправлена; началось чтеніе малаго повечерія. Нужно замътить, что вопроса о моемъ присоединении къ церкви никто изъ насъ не касался, - ни прямо, ни косвенно, ни въ дом'в о. Василія, ни въ дом'в Дмитрія Васильича, и это почему-то не нравилось мив, - я какъ-то оставался неудовлетвореннымъ, ибо сознавалъ, что настало для меня время присоединиться и откладывать его дальше нельзя и не для чего, время благопріятное все уходить. Назавтра мнѣ предстояль отъйздъ съ родины, и мей почему-то думалось, что въ другомъ мъстъ, кромъ Воронка, мнъ нельзя будетъ сдълать это благое дело. Когда я находился въ такихъ мысляхъ, -смотрю, во время малаго повечерія, является уединенно на лъвий илиросъ самъ о. Василій и приглашаетъ меня подойти. Я подошель, и онь сказаль мив: «Воть что, другь, такъ какъ мы всв почему-то убъждены и питаемъ надежду, что вы отъ насъ не убдете, не содблавшись нашимъ о Христъ братомъ, ибо видимъ ваши убъжденія, то я по своей пастырской обязанности совътоваль бы вамъ присоединиться къ святой церкви.

Я отвётиль: Дёйствительно, я давно живу этой мыслью и сгораю желаніемъ содёлаться сыномъ православной церкви; но все останавливаетъ меня какой-то непонятный страхъ, и вотъ я стою теперь между желаніемъ и страхомъ, не зная, что чему предпочесть.

Отецъ Василій сказаль: Свидътельствуюсь вамъ Богомъ, что я самъ не такъ давно былъ въ такомъ же положеніи и такъ же страшился; но милостію Божією помилованъ. И вамъ отъ души совътую предпочесть лучшее худому, оставить послъднее какъ безполезное, и не укоснить исполненіемъ перваго.

Я спросиль: Какъ же и когда къ этому приготовиться и приступить?

Онъ отвътилъ: Мы теперь же, съ Божіею помощію, приступимъ къ дълу и совершимъ надъ вами чинъ присоединенія.

Видя въ этомъ предложени и въ этомъ стечени обстоятельствъ явное Божіе благоволеніе ко мнѣ, я изъявилъ согласіе, — сказалъ: Да будетъ воля Господня! Я согласенъ.

Итакъ, черезъ много лътъ, едва не черезъ всю жизнь мою. словомъ Божінмъ и ученіемъ св. отецъ углаживался кривой и неровный путь, которымъ шелъ я, и наконецъ Господь, не хотящій смерти грішника, но еже обратитися и живу быти ему, извелъ меня на путь гладкій и спасительный, привелъ во святую соборную и апостольскую церковь, созданную Имъ на вемлъ для спасенія гръшниковъ. По окончаніи вечерни, передъ поставленнымъ посреди первви аналоемъ, съ Евангеліемъ и крестомъ, быль совершонъ надо мною и сыномъ чинъ присоединенія. Послъ этого мы посътили домъ о. Василія, приняли поздравленіе отъ его домашнихъ и отъ всёхъ прилучившихся тамъ, а отъ о. Василія и отъ Линтрія Васильича получили на память присоединенія 3 книги сочиненія о. архимандрита Павла. Потомъ радостно и благодаря Бога отправились изъ Воронка, о которомъ поэтому навсегда осталась во мев добрая и благодарная память. Возвратившись въ Лужки, я не сказаль о своемь переходь въ православіе матери и

братьямъ, изъ опасенія неминуемыхъ слезъ и упрековъ, видъть которые наканунъ отъъзда было нежелательно.

Изъ Лужковъ мы вытали 1-го ноября. Путь нашъ былъ до Новозыбкова на лошадихъ. Спутниковъ у насъ было человъкъ до десяти, — нъкоторые тали только до Новозыбкова, а нъкоторые дальше. Въ числъ прочихъ таль съ нами лужковскій единовърческій священникъ М. П. Юдинъ; и кромъ насъ, меня съ сыномъ, былъ еще одинъ новоприсоединенный К. К. Олейновъ; остальные всъ — лужковскіе старообрядци. По совъту о. Михапла, мы затали въ Покровскій единовърческій монастырь, постили настоятельскія келіи, приняли благословеніе и полезное наставленіе отъ настоятеля, игумена о. Пафнутія, и отъ двухъ престарълыхъ іеромонаховъ, Варсонофія и Германа. Пребываніе наше тамъ было непродолжительно: прітали туда въ 12 часовъ ночи, а оставаться долго нельзя было, потому что нъкоторые изъ насъ спъшили къ потаду.

Въ Новозыбковъ о. Михаилъ приглашалъ насъ, новоприсоединенныхъ, посътить тамошнихъ ревнителей православія о. Іоанна Рябухина и А. И. Шведова; но мы, какъ спъшившіе въ Кіевъ, отказались. Въ древлепрестольномъ градъ Кіевъ были почти двое сутокъ, побывали въ нъкоторыхъ церквахъ, посътили пещеры, поклонились св. мощамъ угодниковъ Божійхъ, нетлънно тамъ почивающихъ. 11-го ноября пріъхали домой. Тещъ и женъ наше возвращеніе доставило и радость и вначалъ слезы, — радость, что возвратились, а слезы, что перемънили расколъ на православіе. Но слезы эти были тихія, безъ упрековъ, и впослъдствій для жены обратились въ радость. По пріъздъ, я увъдомилъ и мать съ братьями о своемъ присоединеніи.

Теперь наступила для меня новая жизнь. Во всё 22 года моего пребыванія въ Казгулакі я никогда почти не бываль въ православной церкви, а теперь чуждаться ея, какъ прежде, было бы неразумно, ибо единовітрческих церквей близко ніть. И воть я началь ходить въ православную церковь, сначала робко, а потомъ мало-по-малу привыкъ и за три года до того

сроднился съ ней, что будто никогда и не былъ старообрядцемъ: постоянно въ церковной службъ хожу, и нътъ того праздника, когда бы я не былъ за службой, а если въ какой праздникъ не придется почему-либо быть въ церкви, скучаю. Въ церковномъ чтеніи и пъніи участвую, какъ прежде участвовалъ въ старообрядческомъ, и изъ службы выношу впечатлъніе законно совершаемаго, по благословенію законныхъ пастырей вселенской церкви Христовой, богослуженія. Въ великіе посты говъю, бываю у исповъди и у св. причастія, однимъ словомъ, для меня теперь не составляютъ никакой разницы ни единовърческіе обряды, ни православные, ибо знаю, что тъми и другими возвъщается правое ученіе въры, и тъ и другіе употребляются по благословенію законнаго свяшенноначалія.

Да будеть же слава и благодареніе Господу, помогшему мив «совлечься ветхаго человъка», совлечь съ себя тяжелое бремя граховъ противленія пастырямъ и ученію православной вселенской церкви Христовой, и благодатію св. муропомазанія облечься въ новаго человъка, въ свътлую одежду сына и наследника св. православной церкви Христовой! Благодареніе да будеть и тімь ревнителямь православія, чрезь воторыхъ Господь способствовалъ мнв уразумвть истину св. церкви, именно трудящимся въ Братствъ св. Петра митрополита надъ изданіемъ книгъ и книжекъ противораскольническаго направленія и особенно изданіемъ «Братскаго Слова». Сколько пользы приносять эти изданія православной церкви въ нашемъ дорогомъ отечествъ въ настоящее время, когда, на соблазнъ православнымъ, всякаго рода лжеученія и расколъ во встхъ его видахъ открыто повсюду являются и проповъдуются!

А васъ, возлюбленная братія-старообрядцы, прошу и молю оставить свое пагубное пребываніе въ расколъ, свое противленіе пастырямъ и ученію церкви православной. Вонмите гласу царственнаго пророка, глаголющему: се коль добро и коль красно, еже жити братии вкупъ.

 $C.~B.~\Phi$ роловъ.



# Подвигъ митрополита Григорія въ борьбѣ съ расколомъ

Въ половинъ истекающаго стольтія три великіе святителя русской церкви особенно твердо и неутомимо стояли на стражъ православія, со всею, истинно пастырскою, ревностію защищая и ограждая его отъ наглыхъ нападеній раскола: московскій митрополить Филареть, с.-петербургскій митрополить Григорій и олонецкій архіепископъ Аркадій. О подвигахъ митрополита Филарета, начальника п руководителя въ этомъ маломъ, но доблестномъ сонмъ святителей, голосу и совътамъ котораго по дъламъ раскола они всегда внимали съ благоговъніемъ. намъ приходилось говорить не ръдко и не мало. Достаточно освётили мы и неутомимую деятельность въ борьбе съ расколомъ архіепископа Аркадія, напечатавъ большое количество его примъчательныхъ писемъ и нъкоторыя его сочиненія о расколь. Раже приходилось говорить о митрополита Григоріи, авторъ классической кнпги для полемики съ расколомъ, нынъ составляющей собственность Братства св. Петра митрополита. Темъ съ большимъ удовольствиемъ спешимъ предложить вниманію нашихъ читателей напечатанныя въ послівней (майсвой) внигь Христіанскаго Чтенія два въ высшей степени любопытныя письма его къ митрополиту Филарету, въ коихъ онъ, съ свойственною ему простотою, разсказываетъ объ истинноапостольскомъ подвигъ своемъ въ защиту церкви, самъ, очевидно, не считая его и за подвигъ. Письма относятся къ 1858 г., - во времени начинавшагося у насъ повсюду, даже въ правительственныхъ сферахъ, расцвета всявихъ либеральныхъ вожделеній, которыми, съ полной надеждой на успёхъ, спъшили воспользоваться раскольники, расточая гдъ слъдуетъ свои жалобы на претеривваемыя якобы гоненія, свои увіренія въ одушевляющихъ ихъ якобы патріотическихъ чувствахъ и, что было всего действительные, свое золото. Даже высшія въ правительствъ лица подъ этими вліяніями подняли тогда голосъ въ защиту раскола, требовали ему, руководясь своимъ либеральнымъ катихизисомъ, «полной свободы». Такія рѣчи и такія требованія предъявлялись даже въ Секретномъ Комитеть, учрежденномь собственно для въдънія раскольничесвихъ дълъ, - его предсъдателемъ и вліятельнъйшими свътскими членами: и здёсь-то, противъ этихъ требованій свободы расколу во вредъ православію, предъявленныхъ сильными міра. одинъ, никъмъ не поддержанный, выступилъ митрополитъ Григорій, какъ доблестный защитникъ церкви, какъ истинный столпъ православія. Всецьло преданный своему святительскому долгу, не дорожившій никакими почестями и отличіями и, какъ строгій монахъ, презиравшій всв житейскія удовольствія, онъ не затруднился сказать самому председателю Комитета, что скоръе отдастъ свой бълый влобувъ (и, кавъ ходили слухи, действительно сняль его), чемь согласится сдёлать хоть малейшую уступку расколу во вредъ святой церкви. Смёлое слово архипастыря смутило даже и предсёдателя; а слухи объ его мужественномъ подвигъ, по собственнымъ словамъ его, «стали какъ-то извъстны» въ Петербургъ, потомъ распространились далеко и за пределы Петербурга. Но это были все слухи; теперь же мы имвемъ подтвержденіе ихъ въ собственномъ письмъ митрополита Григорія къ митрополиту Филарету отъ 14 августа 1858 г. Письмо это для доставленія по адресу онъ вручиль отправлявшемуся въ Москву тогдашнему оберъ-прокурору Святейшаго Синода графу А. П. Толстому, опасаясь, «чтобы письмо не было прочитано на почтъ, какъ и вообще боялся ввърять почтъ подобныя письма.

Первенствующій членъ Святѣйшаго Синода опасается ввѣрять почтѣ свои письма къ первосвятителю московской церквитуѣ откровенно говоритъ о дѣлахъ раскола! Это ли не примѣчательно?

Вотъ что именно писалъ митрополитъ Григорій митрополиту Филарету, котораго называлъ своимъ «отцомъ и благодътелемъ»:

Весьма скорблю, что очень долго не писаль; нерѣдко нужда была настоятельная, но по опасенію, чтобы письмо не было прочитано на почтѣ, оставалась бездѣйственной.

Въ настоящее время за нами 1) остается не рѣшеннымъ данный намъ, частію довольно трудный, а частію, думаю, п искусительный, вопросъ: какъ облегчить раскольникамъ переходъ въ православіе или единовѣріе? Какимъ? — не сказано. Кто причиною сего вопроса, не извѣстно. Думаю двояко: или адмиралъ 2), или адвокаты раскольниковъ поповой секты.

Прошедшею осенью и зимою адмиралу весьма хотълось дать раскольникамь полную свободу, и онь привлекь на свою сторону многихь магнатовь, особенно сидящих сь нами вь комитеть в). Мы противостояли. Это не понравилось оппозиція, такъ что она начала употреблять большую грубость. Графь ) молчаль, Бажановь началь было сдаваться, и — я принуждень быль сказать нисколько ризкихь словь адмиралу. Мои слова какъ-то стали изыветны въ городь, произвели сочувстве къ намь, и подризали оппозиціи крылья. Итакъ поелику прямо не удалось, то не расположиль ли Государя Императора адмираль предложить этотъ вопрось, дабы достигнуть своего желанія косвеннымь образомь. Говорять (впрочемь, говорять много и

<sup>1)</sup> Т.-е. Секретнымъ Комитетомъ по дёламъ раскольниковъ и отступниковъ отъ православія. М. Григорій былъ назначенъ члевомъ этого комитета Высочайщимъ повельніемъ въ 1850 г. Будучи знатокомъ раскола и глубоко интересующимся имъ человъкомъ, м. Григорій съ особенною впечатлительностью относился ко всему происходившему въ комитетъ и обнаруживалъ большую стойкость мнъній. Нъкоторые изъ его отзывовъ по поводу разбиравшихся въ комитетъ вопросовъ хранятся въ дълъ архива Св. Син. 1854 г., № 2819, и представляютъ значительный интересъ.

Прим. Хр. Чт.

 $<sup>^{2}</sup>$ ) В. ки. Константинъ Николаевичъ. Прим. Xp Чm.

<sup>3)</sup> Курсивы вездѣ наши.

<sup>4)</sup> Александръ Петр. Толстой, об.-прок. Св. Синода. Прим. Х. Ч.

пустоми), что онъ, будучи въ прошедшемъ году въ Парижъ, объщалъ выхлопотать раскольникамъ свободу 1).

Еще. Прошедшею весною здѣсь неоднократно были адвокаты раскольническіе, и, говорять, много разсорили денегь, стараясь о разныхъ привиленяхъ для раскольниковъ. Найдено сочувствее во многихъ изъ манатовъ, которые при удобныхъ случаяхъ, располагали Госудиря Императора къ милости. Сначала и Государь Императоръ стоялъ почти рѣшнтельно противъ насъ, но нѣсколько прочитанныхъ имъ нашихъ бумагъ, содержаніемъ которыхъ мы очень много обязаны Вашему Высокопреосвященству, измѣнило его мысли, и онъ не далъ ли намъ означенный вопросъ, чтобы не вдругъ показаться измѣнившимся, или чтобы помаленьку расположить насъ дать раскольникамъ нѣкоторую свободу.

Прежде Государь Императоръ всёхъ насъ признавалъ и предъ приближенными прямо называлъ фанатиками въ отношени въ раскольникамъ. Раскольники дъйствують весьма хитро. Иныхъ они подкупають, а другихъ вводять въ разныя заблужденія. Напрямёръ, оданъ оченъ уважительный человёкъ (графъ Блудовъ) <sup>2</sup>) твердо думаетъ и всёмъ сообщаетъ свою мысли, что раскольники въ нашемъ государствъ то же, что въ Германіи піэтисты.

Въ настоящее время, какъ слышно, раскольники уже не хлопочуть о томъ, чтобъ дали имъ священняковъ, не зависимыхъ отъ епархіальныхъ архіереевъ, а о томъ, чтобы приняли полученную имп въ Австріи ихъ іерархію. На успѣхъ въ этомъ дѣлѣ, говорятъ, они весьма надѣются. Помочь въ этомъ дѣлѣ, какъ слышалъ я отъ одного саратовскаго мѣщанина, сильно возбужденнаго противъ раскола и страдающаго здѣсь за про-

Прим. Хр. Чт.



<sup>1)</sup> Ходили слухи, и особенно между старообрядцами, что даровавіе имъ свободы внесено, по настоянію Наполеова III, въ парижскій трактатъ. Нѣкоторое подтвержденіе этихъ слуховъ можно видѣть въ томъ обстоятельствъ, что когда въ 1860 г. раскольники замыслили перевести Аркадія Васлуйскаго на жительство въ Изманлъ и открытъ тамъ архіерейскую каеедру, а молдавскій митрополитъ Софроній Миклеску возсталъ противъ этого и подалъ жалобу, то правительство князя Кузы отвергло жалобу митрополита именно на томъ основаніи, что по парижской конвенціи" дана всъмъ полная религіозпая свобода (такъ писалъ въ Бълую-Криницу изъ Яссъ В. Өоминъ).

<sup>2)</sup> Графъ Дмитрій Ник., предсід. департам. законовъ въ Гос. Сов., главноупр. II отд. собств. Е. В. канц., презид. Акад. Наукъ.

тивоборство расколу, (объщался?) будто бы нашъ Бажановъ, которому раскольники московскіе, въ последній прівздъ ихъ въ Петербургъ, дали много денегъ. Впрочемъ по дъламъ ясно не видно сего. Для комитета онъ очень худое дело сделалъ то, что какъ-то расположилъ Государя Императора посадить въ намъ адмирала съ Горчаковымъ 1), которые съ самаго на-

чала стояли противь нась грудью.

Раскольники въ прошеніи о принятій ихъ въ единовъріе. кажется, хотять, какъ я усматриваю изъ нёкоторыхъ ихъ словъ, опереться на то, что Св. Синодъ принялъ уніатовъ въ православіе съ ихъ епископами и священниками, рукоположенными тами епископами, также на то, что св. Василій Великій приняль двухь епископовь, бывшихь еретиками каварами и проч. Намъ должно, думаю, когда последуетъ такое прошеніе, не давать отвіта на сін мысли, ибо оні удобно могуть быть запутываемы, и только ослабять дело; а надобно говорить только то, что ихъ іерархія дожная и вполнъ ничтожна...

Настоящее письмо препровождаю къ Вашему Высокопреосвященству, пользуясь отъёздомъ въ Москву графа Алевсандра Петровича<sup>2</sup>). Онъ помогаетъ намъ, при всемъ затрудненів, такъ много, что покойный графъ<sup>8</sup>) едва ли бы решился такъ много действовать въ нашу пользу. Мы весьма счастливы, что въ настоящее время у насъ онъ.

Раскольники собираются поставить у себя патріарха. При семъ препровождаю къ Вашему Высокопреосвященству копію съ письма, полученнаго мною съ подобнымъ письмомъ на мое имя. Распоряжение по сему письму уже дълается.

Вскор'й потомъ, въ другомъ письмі, митрополить Григорій писалъ митрополиту Филарету:

Наша борьба съ расколомъ оканчивается, и расколъ беретъ верхъ. Вчера было у меня собраніе опять бурное. По прочтеніи и утвержденіи нізскольких діль, представленных в министромъ внутреннихъ дълъ<sup>4</sup>) съ мивніемъ, основаннымъ

<sup>1)</sup> Князь Александръ Мих., мин. Иностр. д., чл. Госуд. Сов.

*Прим.* Хр. Чт. Прим. Хр. Чт. 2) Толстого.

<sup>3)</sup> Гр. Н. А. Протасовъ, бывшій оберъ-прокуроръ Свят. Синода, + 26 янв. 1855 г. Прим. Хр. Чт.

<sup>4)</sup> Серг. Степ. Ланской, членъ Госуд. Сов., сенаторъ. Прим. Х. Ч.

на обыкновенных действующих правилах, Горчаковъ всталь и сказаль: Да что это за правила, которых держимся? Они не годны ни въ чему. Надобно постановить для действованія правила основательныя. — Я сказаль, что наши правила составлялись много леть, и составлялись съ темь, чтобы они были основательны. Ежели ихъ изменить потому, что они вамъ не нравятся, то, пожалуй, по вашему мненію, окажется нужнымъ переделать и весь Сводь Законовь. За симъ Веливій Князь і) сказаль: Признаюсь, и я не понимаю правиль комитета. Горчаковъ прибавиль: намъ надобно заняться нашимъ деломъ основательно; мы въ перехожемъ состояніи. Къ чему такія стеснительныя меры? Это гоненіе. — Я сказаль, что туть нетъ гоненія, а только обузданіе своевольства.

За симъ прочитано еще нъсколько дълъ съ мивніемъ министра внутреннихъ дълъ, основаннымъ на обыкновенныхъ правилахъ. Горчаковъ, который между твиъ сидвлъ безмолвно и съ яснымъ неудовольствиемъ, свазалъ: на что эти бумаги идуть сюда? Онъ должны быть разсмотрыны въ Комитеть Министровъ! Къ чему привлекаетъ ихъ здешній комитеть? Всв эти дъла принадлежатъ къ Комитету Министровъ. Секретный комитеть не имъеть никакого основанія для своего суще-свованія. Послъ сего министръ юстиціи <sup>2</sup>) сказаль: Въ Секретный комитеть поступають дёла, касающіяся церкви и въры, а при разсмотръніи сихъ дълъ нужны члены духовные. Адмиралъ свазалъ: Севретныя дъла? въ чему севретныя дъла? Надобно дъйствовать открыто. Нынь требуется гласность. Эти слова показали, что за люди, съ которыми мы имвемъ діло, и что говорить что-нибудь въ опроверженіе ихъ мніній значить раскалить ихъ до совершеннаго безумія. Я не сказалъ ничего. Говорить что-нибудь при семъ неприлично было и потому, что въ собраніи не было графа Блудова, который при семъ долженъ былъ вступиться и который иногда нёчто говорилъ въ нашу пользу.

Я вполнъ чувствую, и со мною совершенно согласны нашъ графъ Толстой и министръ государственныхъ и удъльныхъ имуществъ в), что въ настоящее время присутствие Вашего Высокопреосвященства въ С.-Петербургъ необходимо. Господомъ Богомъ прошу, не откажитесь отъ поъздки, ежели какъ-ни-

<sup>1)</sup> В. кн. Константинъ Николаевичъ. Прим. Хр. Чт.

<sup>2)</sup> Гр. Викторъ Ник. Панинъ, членъ Госуд. Сов. Прим. Хр. Чт.

в) Миханлъ Ник. Муравьевъ. Прим. Xp. Чт.

будь согласимъ Государя Императора на вызовъ Вашего Высокопреосвященства. Вы крайне нужны намъ на подкръ-пленіе.

Расколъ «беретъ верхъ», — писалъ со скорбію митрополитъ Григорій, видя, какъ свътскія власти, проникнутыя либеральными идеями, равнодушныя къ церкви и заинтересованныя расколомъ, покровительствуютъ ему. И онъ взялъ бы «верхъ», если бы тогда Господь не далъ церкви такихъ защитниковъ православія и такихъ борцовъ противъ раскола, каковы были незабвенные архипастыри Филаретъ и Григорій.

Ровно сорокъ лѣтъ минуло съ тѣхъ поръ, какъ писаны приведенныя письма. Что же? — и теперь не беретъ ли «верха» расколъ, покровительствуемый свѣтскою властію? — Будемъ молнть Господа, чтобы и теперь даровалъ церкви своей подобныхъ Филарету и Григорію защитниковъ ея и борцовъ противъ раскола!

«Много (раскольники) разсорили денегь, стараясь о разныхъ привилегіяхъ для раскола, нашли сочувствіе во многихъ изъ магнатовъ... Раскольники дъйствуютъ весьма китро: иныхъ подкупають, а другихъ вводятъ въ разныя заблужденія», — писалъ митрополитъ Григорій сорокъ лѣтъ тому назадъ; многовратно писалъ это и митрополитъ Филаретъ. Что же, — спросимъ опять, — развъ положеніе этого дъла измѣнилось къ лучшему съ тѣхъ поръ? Развъ не то же самое мы видимъ и теперь?

Митрополить Григорій опасался ввёрять почтё письма, въ которыхъ говорплъ, что раскольники «сорять деньги» и «подкупають» даже «магнатовъ»; а теперь процвётаетъ гласность, которой въ свое время такъ желалъ великій князь Константинъ для дёлъ раскола, и казалось бы можно уже гласно говорить объ этомъ сореніи денегъ и подкупахъ. И однако же теперь скажите гласно, что даже не «магнатъ», а какойнибудь уёздный исправникъ беретъ взятки съ раскольниковъ, и за возвёщеніе такой общейзвёстной истины васъ привлекутъ къ суду, и судъ осудитъ васъ за диффамацію, ибо нужно представить письменное удостовёреніе, что сей исправникъ

беретъ взятки (какъ будто взяточники даютъ росписки въ полученіи взятокъ!). Судъ, очевидно, руководится въ этомъ случав не общеизвъстною, несомнънною истиною, а общеизвъстною, но весьма сомнительною россійскою поговоркою: «не пойманъ— не воръ». Но ужели и такіе великіе мужи, какъ митрополитъ Филаретъ и митрополитъ Григорій, писали неправду, утверждая, что раскольниками подкупаются даже и «магнаты», а не то что исправники?

Вообще надобно сказать, что въ теченіе сорока лѣтъ внѣшнія условія борьбы съ расколомъ не только не улучшились, но достигли болѣе печальнаго для церкви положенія, ибо къ покровительству раскольникамъ со стороны свѣтской власти, благодаря все той же «золотой политикѣ раскола», присоединилось покровительство новыхъ судовъ и либеральной прессы, распространеніе подпольныхъ раскольническихъ изданій, сотрудничество въ этихъ изданіяхъ продажныхъ писакъ мнимо-греко-фильскаго и мнимо-славяно-фильскаго направленія. Тѣмъ нужнѣе теперь молиться, чтобы даровалъ Господь православной Россійской церкви пастырей, одушевленныхъ духомъ Филарета и Григорія, готовыхъ смѣло и твердо стать даже предъ владыками и царями на защиту и святой церкви и тѣхъ, кто трудится для церкви въ обличеніи враговъ ея...





# Льтопись происходящихъ въ расколь событій.

 Шаткое положеніе Швецова въ званіи блюстителя Московской канедри.— Его подвиги въ званіи епископа Уральскаго.—Новыя хлопоты съ Савватіемъ.

По обстоятельствамъ приходится отложить до следующаго раза объщанное изложение одного судебнаго процесса, а повести ръчь все о томъ же г-нъ Швецовъ. Очень радовались его друзья, когда соборъ раскольническихъ епископовъ возвелъ его въ званіе управляющаго московскою старообрядческою архіепископіею вивсто изгнаннаго изъ Москвы Савватія; но радость ихъ, повидимому, скоро должна будетъ претвориться въ печаль. Нерасположение къ Швецову въ обществъ вліятельныхъ московскихъ старообрядцевъ, какъ мы и полагали, оказалось очень сильно; опасеніе, что онъ, какъ весьма извъстный ересеучитель и фанатикъ раскола, принесетъ старообрядчеству не пользу, а вредъ, если сдълается московскимъ архіепископомъ, увеличилось въ этомъ обществъ еще болье подъ вліяніемъ оглашенныхъ печатью извъстій о его назначеніи на такой важный въ австрійской іерархіи постъ, какъ архіерейская канедра въ Москвъ, н толковъ по сему случаю. Вследствіе этого явилось сильное противодъйствіе назначенію его въ званіе дъйствительнаго московскаго архіепископа, или хотя бы епископа у старообрядцевъ. Выставлены, и, какъ слышно, уже получили большее, чэмъ онъ, число избирательныхъ голосовъ другіе кандидаты, изъ коихъ двое являются особенно опасными ему сопернивами — Сильвестръ, именуемый еписвопъ Балтскій, и пользующійся извъстностью у московскихъ старообрядцевъ, кавъ начитанный человъвъ, вдовый дьяконъ Богатенковъ. Впрочемъ этотъ последній самь не желаетъ принять отвътственное и опасное званіе московскаго архіспископа. Ръшительное предпочтеніе оказано Сильвестру. Это лицо не безъизвъстное нашимъ читателямъ. Онъ ученивъ покойнаго Иларіона Егорыча Ксеноса автора Окружнаго Посланія, — долго жиль съ нимъ въ Полосъ, гдъ и теперь имъетъ пребывание; подъ руководствомъ Ксеноса онъ получилъ нъкоторое образование и началъ даже произносить проповъди, чъмъ снискалъ большія похвалы у вліятельныхъ, передовыхъ старообрядцевъ. Этимъ, вонечно, и следуетъ объяснить, что большинство голосовъ при избраніи кандидата на московскую архіепископскую канедру силонилось въ его сторону. Нужно прибавить въ его чести, что это единственный изъ нынвшнихъ раскольническихъ епископовъ, котораго можно назвать искреннимъ окружникомъ, готовымъ твердо защищать изложенное въ Овружномъ Посланіи ученіе. Но въ последнее время, оставаясь безъ такого руководителя, каковъ былъ Ксеносъ, онъ положилъ на себя темное пятно своею дружбою съ Мельниковыми, участіемъ въ ихъ преступной, возмутительной дъятельности противъ церкви, чего никакъ не позволилъ бы ему Ксеносъ, который, безъ сомивнія, съ отвращеніемъ посмотрълъ бы на то, что творится теперь въ расколъ, -на ту безобразную, богоборную литературу, какую расплодили Мельниковы и прочіе ученики Швецова и какой Ксеносъ, какъ добросовъстный старообрядецъ, не могъ себъ и представить, хотя могъ всего ожидать отъ Швецова, при немъ еще выступившаго съ своими еретическими ученіями. Къ Сильвестру уже вздила депутація изъ Москвы, попъ Елисей и В. А. Шибаевъ, приглашать его

къ занятію московской канедры. Но Сильвестръ будто бы ръшительно отказывается отъ такого назначенія, предпочитая ему спокойное пребываніе въ своей Полосъ, и теперь идетъ уже ръчь о избраніи Анастасія Изманльскаго, на которомъ остановились только потому, что онъ считается якобы дозволеннымъ епископомъ. О Швецовъ же нътъ болье и ръчи.

Итакъ Швецовъ, къ великому его и друзей его прискорбію, не получить столь желаемаго имъ званія московскаго архіепископа у старообрядцевъ, чему разумнъйшіе изъ сихъ последнихъ должны только радоваться, ибо въ этомъ званіи онъ еще съ большей смелостью сталь бы распространять свои еретическія ученія и наполненныя ими подпольныя изданія, къ вящему вреду старообрядчества. Что было бы именно такъ, объ этомъ можно заключать по его двятельности въ званіи епископа Уральскаго: въ недолгое время своего джеепископства онъ уже успълъ показать себя именно съ этой стороны. Вотъ у насъ имвется точная копія его письма въ одному екатеринославскому старообрядцу, писаннаго въ январв настоящаго года. Изъ этого письма можно видеть, съ канить усердіемъ старается онъ распространять свои и друзей своихъ подпольныя изданія. Приводимъ письмо вполив.

Г. І. Х. С. Б. п. н.

Милостивый Государь и Благоревностный Христіанинъ.

Пр. А — чъ!

Письмо ваше отъ 15 сего генваря получилъ, и видя вашу жалость за растройство у васъ единства нашея церкви, благодарю Бога, возбуждающаго хотя въ васъ духъ такой ревности, и со всею готовностю спъщу къ вамъ на помоще ¹), въ согласность вашея просимости набралъ разныхъ внигъ и тетрадей съ двумя замъчательными газетами (Русскій Трудъ за 1897 г. №№ 41 и 47) всъхъ 28 экземпляровъ,

<sup>1)</sup> Курсивы наши.

на общую сумму по самой умпренной у наст им расцинию на 28 рублей, а порозны каждой книгв и тетради помвчена на оныхъ. Наложеннаго платежа я не двлаю, потому что вврю и такъ вашей христіанской соввсти. А можеть какія книги и тетради Вамъ не понравятся, то я не желаю вашу соввсть отягощать, по прочтеніи ихъ можете намъ ихъ возвратить, мы за это не будемъ обижаться, ибо оныхъ не бываетъ у насъ въ большомъ преизбыткв, инкоторыхъ сами просимыхъ уже нють, и скоро нвтъ возможности и намъ достать оныхъ. Еще прилагаю при семъ вамъ три отвъта, данные уже здвсь мною неокружникамъ, быть можетъ, не принесутъ ли они у васъ какой пользы соблажняемымъ отъ неокружниковъ.

За симъ призываю на Васъ миръ Божій и благословеніе Арсеній старообрядствующій Епископъ Уральскій. 24 генваря 1898 года.

Намъ сообщенъ и списокъ посланныхъ Швецовымъ подпольныхъ изданій. Приводимъ и его, чтобы дать читателямъ хотя приблизительное понятіе о томъ огромномъ количествъ изданныхъ швецовской компаніей книгъ и книжекъ, которыя такъ усердно распространяются издателями и непосредственно, чрезъ продажу и раздачу, и посредствомъ пересылки по почтъ. Говоримъ приблизительное, такъ какъ въ спискъ перечислены далеко, далеко не всъ новыя раскольническія изданія. Вотъ сей примъчательный каталогъ:

- 1. Два экз. Церковные вопросы въ Россіи, по 5 р. за экз.
- 2. Журн. Слово Правды за 1897 г. 5 руб.
- 3. Оправдание старообр. св. церкви. 2 р. 50 к.
- 4. О перстосложеніи и погръщности противъ святаго Евангелія грекор. церкви. 1 р. 20 к.
  - 5. Объ антихриств. 2 руб.
  - 6. Описаніе раздора церковнаго не окружниковъ. 2 р. 50 к.
  - 7. Броня правды. 1 р. 50 к.
- 8. Другопреемство рукоположенія отъ св. Апостоль до Савватія. 2 р. 20 к.

- 9. Жизнь митрополита Амвросія. 1 р. 20 к.
- 10. Апологія и отвёты на разныя притязанія старообрядцевъ, бывшихъ безъ епископа. 1 р. 50 к.
  - 11. О самозванцъ Аркадін Бъловодскомъ. 60 к.
  - 12. О бъгдопоповцахъ. 1 р. 20 к.
  - 13. Отвъты австрійцевъ на вопросы поморцевъ. 1 р. 60 к
  - 14. О персидскихъ мощахъ. 70 к.
  - 15. Письма Сумеона Өедюшина. 50 к.
  - 16. Апологія Савватія. 50 к.
  - 17. Разборъ письма Трофима Альгина. 65 к.
- 18. Четыре акта клятвеннаго суда господствующей гре-короссійской церкви. 60 к.
  - 19. Отвъты старообр. И. Даленвина. 35 к.
- 20. Доказательства о совершаемыхъ таинствахъ у еретиковъ. 20 к.
  - 21. О брадобритіи. 10 к.
  - 22. Нъчто объ единовъріи. 25 к.
- 23. Три отвъта старообрядческаго священника Старкова на вопросы Бахарева. 20 к.
  - 24. Отвъты Старкова же безпоповцу. 15 в.
  - 25. О имени Ісусъ. 25 к.
- 26. Зависть діавола на старообрядствующую ісрархію. 10 коп.
  - 27. Объ отврытін мощей Өеодосія Черниговскаго. 10 к.
- 28. Три отвъта А. Швецова на вопросы неокружниковъ данные 1898 г. января мъсяца и два №№ газеты *Русскій* Трудъ.

Г-нъ Швецовъ справедливо написалъ, что проситъ за эти книги 28 р. "по самой умъренной расцънкъ"; если считать по цънъ каждой, то книгъ онъ послалъ больше, чъмъ на 38 руб. Всего любопытнъе, что въ этомъ спискъ раскольническихъ сочиненій значатся два №№ газеты Русскій Трудъ, издаваемой, кажется, не раскольникомъ, и книга Церковные вопросы составленная также не раскольникомъ, но столь пріятная раскольникамъ, что Швецовъ высылаетъ ее даже въ двухъ экземплирахъ съ платой по 5 руб.

за каждый. Какая честь для г. Шарапова и не назвавшагося, но хорошо извъстнаго, автора "Церковныхъ вопросовъ", что ихъ творенія красуются на ряду съ такими примъчательными произведеніями раскольнической подпольной печати, какъ напр. извёстное нашимъ читателямъ знаменитое сочинение Швецова: "Зависть діавола на старообрядствующую ісрархію", гдв діаволь представленъ свидътельствующимъ о законности и благодатности австрійскаго священства, также объ адскихъ мученіяхъ патріарха Никона и о райскомъ блаженствъ Антонія Шутова! Вотъ съ какимъ авторитетнымъ свидътелемъ за австрійскую іерархію г. Швецовъ ставитъ на ряду г-на Шарапова и г-на сочинителя "Церковныхъ вопросовъ"! Немалая честь. Любопытно потомъ, что Швецовъ не преминулъ послать старообрядцу книжки "О мощахъ персидскихъ мучениковъ", якобы обрътенныхъ на Кавказъ, и «Объ открытіи мощей святителя Өеодосія», гдв онв предаются поруганію, т.-е. ту самую хульную статью Мельникова, за которую онъ подлежаль бы суду и за которую судъ не призналъ нужнымъ его судить. Такъ вотъ какого рода сочиненія и въ какомъ количествъ распространяетъ Швецовъ, сдълавшись лжеепископомъ Уральскимъ. Чего же следовало бы ожидать отъ него, если бъ онъ сделался московскимъ архіепископомъ старообрядцевъ?

Въ приведенномъ выше письмъ Швецовъ упоминаетъ, о сочиненныхъ имъ трехъ отвътахъ неокружникамъ, которые послалъ своему корреспонденту для пользованія. Эти отвъты его въ подлинникъ, собственноручно имъ писанные находятся теперь у насъ, и мы также печатаемъ ихъ, какъ любопытный документъ, въ которомъ съ достаточною ясностію выступаетъ характеръ Швецова, сего столь многими прославляемаго раскольническаго учителя, именующаго себя окружникомъ. Пусть сами старообрядцы посмотрятъ, каковъ этотъ окружникъ, предназначавшійся ими въ занятію архіепископской кафедры въ Москвъ.

Вопросы от неокружника Уральскому епископу Арсенію.

### Вопросъ 1.

Окружное Посланіе, изданное московскимъ Духовнымъ Совътомъ и нъкими старообрядческими епископами 24 февраля 1862 года, обязательно ли для каждаго христіанина?

#### Отвътъ 1.

Не только что каждому христіанину, но и положительно никому названное вами Овружное Посланіе не есть обязательно. Ибо издатели онаго неодновратно предавали его уничтоженію и вмінили яко не бывшее. Почему оное въсмыслів обязательнаго правила у насъ не проповідуется и не существуєть. Но если кто и читаєть теперь оное, то это не боліве какъ 1) только историческій памятникъ для удовлетворенія своего любопытства.

## Вопросъ 2.

Какъ должно произносить имя Христа Спасителя нашего, нареченное ему отъ ангела?

#### Отвътъ 2.

Это имя Христу Спасителю нашему на разныхъ языкахъ хотя и разнообразно произносится, но на нашъ славенскій языкъ отъ греческаго отъ древнихъ преводниковъ съ единою іотою, сице "Ісусъ (ісъ)" преведеся, и тако<sup>2</sup>) въ нашей русской церкви отъ лътъ князя Владиміра, крестившаго Русскую землю, и до Никона московскаго патріарха<sup>3</sup>) вполнъ свойственно нашему языку во всеобдержности произносилось оное. И мы таковое произношеніе сего спасительнаго имени съ единою іотою ісъ (Ісусъ) признаемъ для насъ единственно правильнымъ.

# Вопросъ 3.

Какъ вы сознаете тъхъ, которые имя Христово произносятъ въ двъ иты, сице інсъ (Іисусъ), а древлеславянское произношеніе оному съ единою іотою ісъ (Ісусъ)

<sup>1)</sup> Слова: не болье какъ надписаны надъ зачеркнутымъ: для любопытства.

<sup>2)</sup> Засимъ следовало, и зачеркнуто: во всеобдержности.

<sup>3)</sup> Следовало, и зачеркнуто: произносилось.

отвергаютъ, какъ бы означающее какого-то инаго  $i\bar{c}a$ , равно-ухаго, чудовищнаго и ничего не значащаго?

#### Отвътъ 3.

Произносящіе на нашемъ славянскомъ языкъ Христово имя въ двъ иты, тако інсъ (Іисусъ) слъдуютъ не древлерусской церковной всеобдержности но новводству кіевскаго митрополита 1) Петра Могилы и московскаго патріарха Никона, изъ коихъ первый въ Малороссіи, а послъдній въ великой Россіи ввели во всеобдержность таковое произношеніе, и этимъ соблазнили изъ русскихъ христіанъ многія тысячи простодушныхъ.

А порицаніе ихъ всеобдержнаго древлерусской церкви произношенія Христова имени съ единою іотою съ (Ісусъ) какимъ то инымъ Ісусомъ равноухимъ, чудовищнымъ и ничего не значащимъ есть хула прямо на имя Христа Господа Бога нашего.

Но какъ всякое нововводство чрезъ общее церковное преданіе анасемою осуждается (Кормч. л. 641). А хула на имя Господа Бога даже и смертной карв подвершется (Лев. и Кормчая л. ): то отъ сего предосужденія и не могутъ избъжать по свазанной винъ произносящіе у насъ въ Россіи имя Христа Бога нашего не во едину ість (Ісусъ), а въ двъ иты тако інсъ (Ісусъ). Почему мы и удаляемся отъ нихъ какъ отъ еретиковъ неправославныхъ<sup>2</sup>), состоящихъ за сіе подъ грознымъ предосужденіемъ святыхъ отецъ.

Отвитодавецъ *Арсеній* старообрядствующій епископъ Уральскій.

Генваря дня 1898 года.

Это черновичовъ и зачерки и междустрочныя надписи сдъланы мною же. Арсеній епископъ Уральскій.

Итакъ, именующійся епископъ-окружникъ объявляетъ, что Окружное Посланіе не обязательно "не только что каждому христівнину (т.-е. старообрядцу; подъ христівнами

<sup>1)</sup> Митрополита — написано сверху.

<sup>2)</sup> Слово: еретиков и за сіе вписаны между строкъ.

Швецовъ и ему подобные признають только старообрядцевъ), но и положительно никому" (т.-е. даже и не старообрядцу?). Сивдаемый желаніемъ какъ можно рашительнъе отказаться отъ Окружнаго Посланія, Швецовъ написалъ, какъ видятъ читатели, даже безсмыслицу, -- говоритъ, что посланіе не обязательно даже и для тахъ, къ кому оно вовсе не относится. Но дъло не въ безсмыслицъ, а именно въ этомъ усиленномъ желаніи Швецова отказаться отъ Окружнаго Посланія, содержащаго нъсколько здравыхъ, безпристрастныхъ сужденій о православной церкви и потому именно ненавистнаго всемъ Швецовымъ. По суду раскольническаго епископа-окружника, Окружное Посланіе есть "только историческій памятникъ (не древнихъ ли временъ?) для удовлетворенія своего любопытства". Нужна именно швецовская беззаствичивость, чтобы говорить, и такъ развязно, такую ложь, забывши столь еще недавнюю исторію изданія и дальнійшей судьбы Окружнаго Посланія, - забывши, что писали его защитники: Арвадій Славскій, Пафнутій Казанскій и другіе, утверждавшіе, что отречься Окружнаго Посланія значить отречься и написанныхъ въ немъ евангельскихъ и апостольскихъ словесъ, значить принять отвергнутыя въ немъ завищія безпоповщинскія ученія. Истый единомышленникъ Шутова, какъ и онъ бывшій безпоповець, Швецовъ съ легкимъ сердцемъ дълаетъ все это ради пользы раскола, разсчитывая (совствить напрасно) такимъ ртшительнымъ отречениемъ отъ Овружнаго Посланія возстановить въ австрійскомъ расколъ прежнее единство, уничтожить въ немъ раздъленіе на окружниковъ и неокружниковъ...

А его отвътъ о имени Спасителя! Правда, слъдуя Овружному Посланію, онъ допускаетъ, что на разныхъ языкахъ оно произносится различно; но развъ онъ не понялъ сущности вопроса? Въдь его спрашиваютъ: какъ произносить имя Спасителя "нареченное отъ ангела?" — Вопросъ равносильный тому: какъ именно нарекъ, или произнесъ его ангелъ? Понятно, что здъсь нельзя ограничиться от-

вътомъ: на разныхъ языкахъ оно произносится раздично, и по-русски произносится и должно произноситься *Ісусъ;* нужно было показать, на какомъ языкъ и какъ произнесъ его ангелъ, и какое произношеніе болъе соотвътствуетъ произнесенному ангеломъ имени, — *Ісусъ* или *Гисусъ*. Швецовъ настолько уменъ, что конечно нонималъ сущность вопроса, и если уклонился отъ отвъта по существу, то дъйствовалъ съ своимъ обычнымъ лукавствомъ, чтобы дать отвътъ благопріятный расколу.

Затимъ его отвитъ о содержащихся въ полемическихъ книгахъ мнимыхъ пореченіяхъ на имя Христа Спасителя показываетъ, что онъ какъ будто и не читывалъ тихъ основательныхъ объясненій на эти мнимыя пореченія, которыя многократно были сдиланы и напечатаны православными, — этихъ объясненій для него какъ будто не существуетъ! Истый ученикъ Шутова, онъ продолжаетъ твердить то же, что твердилъ всю жизнь этотъ последній, любившій составлять и издавать сборники отовсюду набранныхъ этихъ мнимыхъ пореченій на священное имя Христа Спасителя. Да, Швецовъ на московской архіепископской каеедръ раскольниковъ былъ бы вторымъ Антоніемъ, въ душъ своей никогда не измънявшимъ безпоповству...

Что такой фанативъ раскола, какъ Швецовъ, не будетъ поставленъ во главъ россійскаго старообрядческаго духовенства, этому московскіе старообрядцы должны радоваться, хотя и Сильвестръ, а тъмъ болъе Анастасій, человъкъ не искренній и запятнавшій себя пособничествомъ бъгству Мельникова за границу, не великое для нихъ пріобрътеніе. Между тъмъ у нихъ и съ Савватіемъ еще не кончились хлопоты. Избалованный московскими раскольницами, старикъ соскучился на Черемшанъ и, нимало не стъсняясь соборнымъ постановленіемъ, не замедлилъ возвратиться въ Москву. Здъсь его съ радостію приняла его главная радътельница, богатая раскольница Д—ва, у которой въ домъ онъ и поселился. Не довольствуясь этимъ, онъ

грозитъ Духовному Совъту старообрядцевъ, духовнымъ и свътскимъ его членамъ, возбуждениемъ процесса за самовольное присвоение его собственности, такъ какъ по отъвздв его изъ Москвы все его имущество, состоящее въ цвиныхъ облаченіяхъ и другихъ вещахъ, описано ими и запечатано, а на просьбу его о возвращения они отвътили отказомъ. Совътъ же въ свою очередь обвиняетъ самого Савватія въ присвоеніи принадлежащихъ обществу вещей. Говорять между прочимъ, что онъ присвоидъ себъ и не возвращаетъ редкую книгу - Чиновникъ патр. Филарета, купленный Антоніемъ за дорогую цену и хранившійся въ библіотекъ Рогожского Кладбиша. Въ обезпеченіе возврата этихъ хищеній Савватію и отказывають въ выдачё его собственныхъ вещей. Къ тому же и нъмка безпокомтъ московское старообрядческое общество требованіемъ взятыхъ у нея Савватіемъ 32 тысячъ руб., соглашаясь взять съ общества хоть бы половину этихъ денегъ, т.-е. 16 тысячъ. На поврытіе сділки съ этой пріятельницей Савватія нужны также средства. Вообще, дъла московской старообрядческой наоедры въ печальномъ положения, и любопытно будетъ видеть, какъ устроятъ ихъ московские распорядители судебъ раскола.





# Переписка раскольническихъ дъятелей 1).

л) Инока Іакова «прошеніе» Кириллу отъ 20 февраля 1863 года.

Отъ начала постриженія моего во иноческій чинъ и даже до сего времени, тщаніе и усердіе простираль я жизнь свою провождать во уединеніи. Но грахъ моихъ ради, или паче за безчисленное свое милосердіе, Господь нашъ Ісусъ Христосъ не благоводилъ исполнитися моему жеданію, ибо въ земленыхъ работахъ все твло свое грвшное изнурилъ, а сповойнаго пребыванія не достигъ. Въ славской обители много лътъ дозвла ствененъ былъ, о коемъ не безъ извъстно вашему высокопреосвященству и въ дальности живущимъ нашимъ христіанамъ, отколь переселился на островъ Лети, гдв разорение пострадаль со всею о Христв собранною братіею отъ туровъ. Послв того садъ купилъ за 320 карбов. въ двухъ верстахъ отъ Непрасовки; въ ономъ построился было: разбойники дверп разбили, мучили меня и били, и немного смерти не предали; деньги какіе были и имвнія довольно взяли. Таковыя ради причины перешель я въ городъ Измаилъ, къ

<sup>1)</sup> Продолжение. См. выше, стр. 534.

господину архіеписнопу Аркадію, гдв возжельль трудитися болъе въ священномъ писаніи, о спасеніи своея души и о защищении святыя церкви отъ различныхъ раздоровъ. Лонскіе жители, паче же всёхъ братъ родный, узнавши о моемъ страданіи просили къ себі письмами прошлаго літа на Лонъ, которыхъ я подавалъ господину архіепископу Арвадію съ словеснымъ прошеніемъ о отпущенів меня въ оныя предълы; но онъ отказаль до наступающаго сего льта. Съ Дону же еще 4 письма прислади мив о томъ же, которыхъ присладъ господинъ архіепископъ Аркадій, изъ нихъ же два, со владывиною (грамотою<sup>1</sup>) настоящіе при семъ осмвлился представить на благоусмотрение вашему высокопреосвященству. Можетъ быть такъ и не следуетъ; но за недостижение моего разума падаю предъ честныя стопы ногъ вашихъ и прошу со слезами прощенія за все мое прегръщение, вкупъ и о семъ осмъдиваюсь просить, яко отца чадолюбива: сотворите милость ради Христа, владыко высокопреосвященнъйшій, благословите отправиться на Донъ вкупъ съ благословениемъ и господина архиепископа Аркадія, ради принятія трудовъ себъ на спасеніе и ближнихъ своихъ попеченія и пріобрътенія во Христу и Богу нашему, за что объщаюсь не исчетную вашу милость въчно благодарить и (за) высокое званіе вашего имени Бога молить, и о твлесномъ требованіи, если Господь сохранить за ваши святыя молитвы, объщание даю во всю жизнь свою не забывать, Богу ми помогающу. У меня наследства никакого нътъ. И если соблаговолите ваше высокопреосвященство пожертвовать неоциненное для меня такое благословение то не оставьте оное прислать по прежнему въ Браиловъ, или вавъ соизволите: понеже господинъ архіепископъ Арвадій и господинъ епископъ Іустинъ не подписались на присланной отъ вашего высокопреосвященства

<sup>1)</sup> Разумфется, какъ видно, копія той самой грамоты, которую потомъ, въ копіи же, Аркадій препроводиль къ Аркадію Васлуевскому при письм'ю отъ 15 дек. 1764 г. (см. выпе).

грамотъ о разръшеніи (о) бывшемъ на мив запрещеніи отъ господина епископа Славскаго, сочли оное за неправильное, ибо они сказали: мы не запрещали, а внутрь грамоты вписаны. Оставленной же грамотъ я неосмълился просить его преосвященство и отъ ихъ милости ни что не слыхалъ: того ради припадаю къ щедротамъ вашего святительскаго благоутробія, яко истинному ученику Христову и яко вселенскому православному архипастырю: не затворите двери милосердія своего отеческаго ко мив гръшному и послушному о Святомъ Дусъ сыну своему, послъднему священноиноку Іакову, но благоволите явить щедроты своя по данной вамъ власти отъ пресвятаго и животворящаго Духа на удовлетвореніе милостивыя своея резолюція.

По окончаніи сего моего прошенія за нужное считаю и о завшнихъ обстоятельствахъ донести вашему высовопреосвященству. По извержении недостойнаго священиическаго званія, Иванъ Іудинъ паки священнодвиствуетъ. Въ началь отъ него нъкоторые переходили къ намъ, а послъ пристановились. За ограбленные имъ вещи изъ церкви наши судились, и они было оробъли, хотъли отдать; ненавистникъ же роду христіанскому сатана иную неслыханную выдумку сооружилъ. Дмитрій Ивановичъ здёсь есть, великій ратникъ оказался на разстрыгу. Кажется ваше высокопреосвященство изволили у него квартировать. Сей Димитрій великіе труды придагаль и прочихь со слезами поощряль на изгнание растрыги изъ Браилова; между твиъ случилась казенная лиминація ночью, Димитріевъ сынъ Ириней съ женою пошли на оное гульбище, а оттоль приходятъ, - двое дверей разломано, сундувъ разбитъ и все платье раскидано, взято 120 черв. церковные деньги и моихъ было руб. съ 5 сереб. и женской серебряный приборъ черв. на 200. И завели о томъ судъ и тяжбу; женскій приборъ нашли въ соломі въ амбарі, въ своемъ же дворъ, дня черезъ два церковныя деньги очутились у невъстки Димитріевой въ томъ же сундукъ на див, а мои

взяты, и по справкъ оказалась работа Динтрія Ивановича, и у нихъ съ сыномъ теперь великая вражда. Дмитрій же наклонился было уже въ растригв, а после немного въ намъ, конецъ же каковъ будетъ. Богъ въсть, и чревъ то самое тяжба у насъ пріостановилась съ проклятыми (такъ здёсь имъ фамидія). Церковь же наша св. пребываетъ въ спокойномъ существованіи; но чадовъ ся разбойникъ Иванъ Ічдинъ дозвла развратилъ, всю зиму очень мало ходили въ церковь: а поучать ихъ удержался я, ибо Іудинъ почти каждый праздникъ останавливаль ихъ и развратными своими поученім всёхъ повредиль. На сыропустной недёли послъ литоргіи предложиль я имъ на исповъдь попросить отца. Аггея, о себъ же отврылъ, что вывду отсель; они всв промодчали и его не просиди. Въ понедвлъникъ хотвлъ за Аггвемъ послать подводу; они сказали: кому надо, тамъ его найдутъ. И такъ осталось было дъло; отцу же Аггию о ихъ исповиди прежде я предлагаль и онъ, спаси Христосъ, самъ прівхадъ. Прихожане же одинъ по одному хотя и не всв, а пошли, — всвхъ было на исповвди у него 70 челов. дворовъ же нашихъ должно быть есть около 30 пли болве; отпускъ же, съ дозволенія его, я окончиль п причащаль ихъ св. таинъ, и сколько могъ поучилъ ихъ отъ св. писанія о хожденіи въ церковь; и за ваши св. молитвы, оказали себе поусердиве.

Раздорники же чъмъ далъе тъмъ злъе являются на насъ, принимаютъ приходящихъ отъ насъ къ нимъ 3-мъ чиномъ, церковь св. нашу хулою оболгаютъ, святителей судить и хулить не умолкаютъ. Трудиться съ ними о примиреніи три причины препятствуютъ мнъ: 1-е безмърная ихъ злоба и хула, 2-е за неуправкою дълъ, понеже скудости ради послушника при себъ содержать нечъмъ, самъ себъ стряпаю, 3-е на Донъ пишу раздорникамъ и нужные вещи себъ выписываю на путь. По иному же разсужденію иное сказаніе: Гуду самъ Христосъ не исцълилъ, такъ и сихъ отпадшихъ. Удивленію вещь достойна, сколько здъсь въ сіе время Господь чудодъйствовалъ! Меланія Иванова великое

усердіе къ нему, разстригв, имвла и въ бользни отъ него причастилась и пособоровалась, и въ болъзни лежавши открылась ей ръка не во снъ, а на яву, и видитъ Ивана, идущаго въ оную ръку, руки держаща на небо и взывающа: ой, Господи! — съ тъмъ и погрязнулъ, а народъ шелъ за нимъ до ръки и остановился. На исповъди отцу Аггъю она сіе сказывала. Къ Гуринскому на дворъ леталъ змівії ночью въ 11-иъ часу. - одинъ нашего согласія, а другой старый раздорникъ 3 или 4 ночи это видели, и нарочито бъгали до двора Гуринскаго, и совершенно видъли, что въ дворъ разсыпался. При смерти покойнаго Ананія, строителя церковнаго, приходили два старика убъждали его исправиться; онъ имъ ответиль, что исправился у Ивана; они же свазали ему: онъ не попъ! Для того Ананій просилъ домашнивъ позвать отца Аггвя, но сынъ его Ефимъ укорилъ за это и не позволилъ звать Аггвя. Старичокъ одинъ нашъ дежалъ въ болвани и видвлъ во отвровеніи разстригу съ жидами. А когда раздорники ходили на Іорданъ, и разстригу двое поддерживали, яко сущаго попа, однако упаль и кресть св. отъ него отлетвль, о чемъ заповъдано было утанть сіе, но оно болве обнаружилось. Женщина другая на исповъди отцу Аггъю объяснилась, сумдевалась она о обоихъ странахъ, и за то вооружилась усердно Бога просить, да явить ей истинную въру. И въ нъкое время, по скончаніи молитвы, съла, и по чину задремала, и видитъ попадью Иванову идущу и плачущуся и глаголющу: что сделали! погибаемъ иы! - что не сварю, все съ червями! И показала ей чашу; женщина, увидъвши чашу червей, увършлась отъ того; о видъніи же просила никому не явить. И самъ отецъ Аггвй сказываль, - видвлъ во сив Ананія слепого, вздящаго по ледащему полю на савномъ конв. Сестра и племянникъ разстрыгины родные въ намъ пошли, — изъ Лужковъ братъ его родной Фаддей Іудичъ пишетъ съ матерью своею убъдительныя ему письма достойныя чести и памяти, не высканивать на доску изъ корабля Христова и не дълать раздору. Изъ Калуги, изъ

Хвалыня и изъ Добрянки прислали ему письма съ отвазомъ о его къ нимъ надеждъ. Но, какъ поется отъ антифоновъ стихъ въ вел. пятокъ: «ни земли потрясение, ни каменное разседаніе, ни мертвыхъ воскресеніе, жидовъ препрвша, ни церковная ватапетазма», такъ и сихъ погибельныхъ отступниковъ ничвиъ уцвломудрить невозможно. Самый раздоротворецъ Иванъ Тимофвевъ проговорился отцу Аггъю: думали только, говоритъ, святителей проучить, а дёло сдёлалось не такъ! Разумеють они совершенно. что не право сотворили: но съ недугомъ любоначалія не могутъ исправитися, и смиреніе повазать стыдно, поправше совъсть, на горшее устремляются. А съ нашей стороны нерадъніе: въ Галацахъ, мив минтся, непремвино нужно бы имъть хотя ермонаха, - не имълъ бы такую дервость сатана и его стаивникъ разстрига, который туда учащиваетъ и отвратиль отъ св. церкви 35 семей, а при церкви осталось 9, и еще одинъ хочетъ отстать. Галацкій житель Тимовей Оомичь въ мимощедшій пятокь о этомъ мив сказываль. Въ Брандовъ остадось общество малосильное и слабое и неприлежное попечениемъ о церкви. Попечителя не могли изъ себя выбрать, мнв поручили управлять. При вступленіи моемъ церковь немного должна была, а теперь есть на лицо 10 черв. Священника сюда на время нужно прислать, ермонаха свъдущаго писанія, трезваго, а бълаго прінскивать, во всемъ подобна ваменскому, - отъ своихъ трудовъ питатися и на свой вапиталъ купить домъ. Жалко что г. Ануфрій свою епархію предаль забвенію. Кланяюсь до земли вашему высокопреосвященству, прошу прощенія, мира, благословенія и св. молитвъ. Грвшный священноиновъ Іаковъ. 20-го февр. 1863. Браиловъ<sup>1</sup>).

<sup>1)</sup> Изъ приведенныхъ писемъ Іакова видно, что это былъ человъвъ, много о себъ думавшій, довольно хитрый, но вмъсть и суевърный мечтатель въ духъ Аввакума. Надобно полагать, что Кириллъ разръшилъ ему переселиться ва родину, въ Донскую область. Здъсь, близь Калача, онъ устроилъ два раскольническіе монастыря, которые находились подъ его управленіемъ. Въ 1873 г. съ нимъ видълся здъсь

## **10.** Письма B. Оомина и Богомоловых визь Яссь въ Бълую-Кринииу $^{1}$ ).

а) Отъ 18 октября 1858 года.

Высовопреосвященнъйшый Владыво Беловриницвій Гос-подинъ Митрополитъ Кирилъ.

Прошу вашего мира и благословенія Честь имъю васъ известить что въ бытность Г. Е. Ануфрія въ (у) насъ выдано ему Денигъ 200 руб. сереб. Послъ оныхъ еще оста-

о. архимандрять Павель. Воть что писаль онь обь Іаковь: "Вь собестдованіяхь о. Іаковь не словесень, но хитрь, — въ отвътахъ онь показаль изворотливость почти не слыханную у старообрядцевь. Старообрядцы нигдъ не отказываются вести собестдованіе отъ старопечатныхъ книгь, но съ любовію ими руководствуются и сами отъ нихъ свидътельства приводять. Но о. Іаковъ только и твердиль на бестдъ: "зачтыть вы къ намъ привезли старопечатныя книги и отъ нихъ хотите намъ доказывать втечость ісрархіи? Вы намъ покажите это изъ вашихъ книгъ, а эти старые книги намъ не читайте"! Это онъ дълаль потому, что зналъ, сколько могутъ дъйствовать на старообрядцевъ доказательства отъ старопечатныхъ книгь, и такими своими ръчами старался затмить бестду" (Поли. собр. соч. архим. Павла, къ изд. 1897 г. т. II, стр. 371—372).

<sup>1)</sup> Василій Ооминъ, ясскій старообрядець, въ пятидесятыхъ и шестидесятыхъ годахъ былъ посредникомъ, черезъ котораго пересылались изъ Россіи и преимущественно изъ Москвы деньги въ Бълую-Криницу, если не было лица, которому поручалось доставить ихъ туда непосредственно. Подлинныя письма его къ Кириллу за пять лътъ (1858 — 1862) находятся въ Бълокр. архието, откуда и заимствуемъ ихъ для печатанія. Они интересны главнымъ образомъ въ томъ отношеніи, что дають отчасти понятіе о томъ, какія значительныя суммы высылались русскими раскольниками за границу для поддержанія раскола, или собственно новой раскольнической іерархіи. Но въ нихъ встрічаются также извістія о проиоходившихъ за это время событіяхъ у старообрядцевъ, цінныя для исторіи раскола. Ооминъ быль очень расположенъ къ Білокриницкой іерархіи; но какъ лицо не принадлежавшее къ ея составу высказываеть о ней сужденія довольно безпристрастныя. Письма его писаны свободнымъ прикащическимъ

валось вашихъ денигъ 167 и т.-е. сто шесдесятъ червонцовъ, которыи съ нынъшней почтой посылаю вамъ, Сполученія сихъ денигъ покорно прошу васъ меня увъдомить:

Г. Е. Ануфрій 16-го сего овтября отправился въ свой путь 1), но только очень жаль если перьвенство передается отъ васъ которое еще по милости божыей на свъщникъ стоитъ но не подъ спудомъ, и если настояще тамъ 2) утвердятъ то въ тъ поры васъ вовсе забудуть, тажъ и наши края, въ протчемъ не могу этого настояще знать какое после того будуть отъ толъ усердіе. Но по разговору протчихъ что не будить того какъ было по сие время присылки.

Но если будить въ нихъ в) усердіе чтобы Фондосъ купить дабы и начальство видевши Фондосъ утвердило бы на всегда Митрополію престолъ которыи во всей Европъ извесно что есть, и если его сильнъе утвердить то это не въ (у) насъ Дело начинать, но здъланное подтвердить, Которое послъ того будетъ не подъ спудомъ но на высочайшемъ свещницъ.

За это нужно бы очень попросить благотворителей чтобы купили Фондосъ. А впротчемъ какъ всевышнему будить угодно устроить, разве бо того ни дело ни слово совершаетца.

При выше означенныхъ денигъ прилагаю еще 20 и воторыя получены Е. Ануфріемъ за трифолои, всего 187 и

Итакъ остаюсь съ великопочитаніемъ Вашъ покорный слуга

Василей Фоминъ.

почеркомъ и довольно грамотно. Для образца мы печатаемъ первое письмо съ буквальной точностью; въ остальныхъ ореографію исправляемъ. Богомоловы, также ясокіе старообрядцы, находились въ родствъ съ Ооминымъ и въ его отсутствіе изъ Ясоъ иногда замъняли его въ сношеніяхъ съ Бълой-Криницей.

<sup>1)</sup> Въ Москву.

<sup>2)</sup> Т.-е. въ Москвв.

<sup>3)</sup> Т.-е. у нихъ, у московскихъ старообрядцевъ.

### б) Отъ 30 декабря 1859 года.

Слава въ вышнихъ Богу и на земли миръ, въ человъцъхъ благословеніе.

Высокопреосвященнъйшій владыко Бълокриницкій г. митрополитъ Кирилъ.

Прошу вашего мира и благословенія и св. молитвъ. Проводя высокоторжественный праздникъ Христова Рождества честь имъю васъ поздравить.

При семъ извъщаю васъ, что нонишней почтой послано въ вамъ 500 червонцевъ, которыи покорнъйше прошу васъ отослать къ митрополиту Амвросію 1)

При семъ прилагаю вамъ вопію, сколько кому слідуетъ выдать. Очень худо, если попало оное письмо съ выпиской епископа Ануфрія въ чужія руки; но только я увірень въ томъ, что на почті не пропадетъ никогда.

Итако остаюсь вашъ навсегда доброжелатель и слуга покорной,

Василей Фоминъ.

Съ полученія сего прошу ув'ядомить первой почтой. Огняновичу я думаю выслать изъ Яссъ: адресъ въ (у) меня есть <sup>3</sup>).

По всему разсчету остается вашихъ денегъ въ (у) насъ 238 полуимперіаловъ, 212 руб. 80 к. серебромъ. Эти деньги, если приважете, вышлю; но болъе нъту ни одной копъйки.

## в) Отъ 24 февраля 1860 года.

Господи силь сь нами буди.

Высовопреосвященнъйшій Владыко Бъловриницкій господинъ митрополитъ Кирилъ.

Прошу вашего архипастырскаго мира и благословенія и святыхъ молитвъ.



<sup>1)</sup> Изъ этого можно вид'ять, что на ежегодную уплату 500 червонцевъ Амеросію деньги высылались именно изъ Москвы.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Это показываеть, что и Огняновичу за его услуги расколу платилось жалованье отъ митрополіи.

Честь имъю поздравить васъ съ душеспасительною святою четыредесятницею, которую даруй Господи препроводить въ добромъ здравіи и благополучіи, и встрътить высокоторжественный праздникъ свътлаго Христова воскресенія и въ радости препроводить.

При семъ извъщаю васъ, что 21 сего февраля получилъ я съ Кишинева отъ І. Варсонофія, что онъ благополучно довжалъ и отправляется впередъ, также и отъ Манеоы, которыя при семъ посылаю вамъ.

Нащетъ Огняновича какъ вы мит писали, я такъ точно и сдълалъ, и получилъ отъ него отвътъ отъ 26 минувшаго генваря, въ коемъ благодаритъ за высылку и объщается просить въ министерствъ, а 30 генваря былъ намъренъ поъхать въ Цилли къ г. митрополиту, ибо въ (у) него есть копіи со всъхъ бумагъ, и по возвращеніи изъ Цилли объщался выслать оныя бумаги къ намъ; но по сіе время еще нъту ничего.

Нащетъ денегъ мы писали въ Кіевъ, что бы сдълать переводъ, но получили извъстіе, что бы не дълать никавихъ переводовъ, ибо не будутъ исполнены. 22 февраля я еще писалъ и послалъ ваше письмо, въ которомъ вы писали: если нельзя сдълать на все, то хотя на 6000. Не знаю, какой отвътъ получу. Если что будетъ, то увъдомлю. При семъ посылаю вамъ письмо изъ Кіева для удостовъренія вашего 1).

Нащетъ діявона Емеліана я вамъ не писалъ ничего. За это прошу васъ—простите меня. Но при семъ извъщаю

<sup>1)</sup> Вотъ это письмо изъ Кіева отъ 16 февраля: "Милостивый государь Василій Васильевичъ. Имѣю честь поздравить васъ съ святой четыредесятницей. Даруй вамъ Господь душевное спасеніе и тѣлесное здравіе. Прошу васъ переводовъ намъ не дѣлать никакихъ, выполнять ихъ мы не будемъ. При личномъ свиданіи мы съ вами разсчетъ учинимъ. Съ почтеніемъ имѣю честь быть вашъ покорный слуга М. Поповъ". Этотъ М. Поповъ, очевидно, замѣнилъ Булышкиныхъ въ посредствъ денежныхъ сношеній Москвы чрезъ Кіевъ и Яссы съ Бълой-Криницей.

васъ о его поступнахъ. Онъ много разъ дълалъ непріятности не только отцу Никифору 1), но и для всего общества срамъ. Напившись пьяной, катался много разъ по удицамъ и спалъ на бричкъ; а иной разъ вовсе безъ чувствъ вадялся на улицъ. За это много разъ отецъ Нивифоръ ему выговаривалъ и запрещалъ служить; но онъ никакъ не хотваъ себя поберечь отъ таковыхъ поступковъ. А наконецъ, довольно хорошо зналъ, что архіепископъ 2) будетъ въ Рождеству Христову въ Яссы. — онъ себя не поддержаль, но какъ будто на зло кому нибудь двлаль; также и въ самую бытность архіепископа въ Яссахъ онъ не воздержался. То мы, видъвши его таковое безчиніе написали обществомъ прошеніе къ архіепископу, что для насъ таковаго діякона не надо, что онъ находится болье въ пьянствъ, нежели въ службъ. Итакъ по нашему прошенію архіепископъ запретиль ему служить, дондеже исправится; и когда будетъ весть себя исправно, то чтобы мы въ тъ поры писали въ архіепископу, чтобы разръшить его на службу. И такъ по вывадъ архіепископа изъ Яссъ нашъ діяконъ вмёсто исправленія началь еще болъе пить, и до того дьяволъ его уловилъ, что на сырной недвав хотвав будто бы повъситься, и многіе отъ него слыхали, что онъ похвалялъ Өедора Спиридонова, - говоритъ: хорошо онъ сдълалъ, что повъсился, онъ теперь безъ хлопотъ! И этимъ онъ насъ немного постращаль. Но, слава Богу, на первой недёле пріёхаль его дядя съ Соволиницъ и взялъ въ департаментъ дорогу обработать, гдв будуть сыпать шоссе, и теперь онь съ нимъ повхалъ въ Галацамъ, гдв они взялись работать. Я писаль въ архіепископу, что тавъ слышно за діявона, и не знаю, что онъ на это будетъ писать. Мы видвли, что съ Емеліана добраго не будеть, то остановили вхавшаго въ Изманлъ діянона Ивана Матввева, о чемъ

<sup>1)</sup> Ясскій раскольническій протопопъ.

<sup>2)</sup> Аркадій Васлуйскій.

писали къ архіепископу; но онъ еще рашенія не далъ на это.

Владыко святый! Прошлой недвли прибыль въ Яссы Родіонъ Ивлевъ и передаль отъ васъ миръ и благословеніе, за что мы остались чувствительно благодарны. Онъ еще говориль, что слышаль отъ вась, будто бы пришла нзъ Въны отъ царя какая-то бумага и будто въ ней кавая-то отрада всвыъ липованамъ, но только до святой недвли нельзя распечатывать, ибо теперь постъ, но въ тв поры будеть распечатана и сделають торжественный церемоніаль. Это намъ кажется что-съ чудное. Боже сохрани, вакъ бы не уничтожили вовсе и монастырь, ибо ни съ одной стороны нету, чтобы кто хорошева сказаль, но все яко львы рывають, ищуще всегда поглотити. А что пушки привезутъ тогда, то можно и то думать, чтобы народъ не взбунтовался. Въ фоштора (у форштера) должна быть копія на оную бумагу, что запечатана, - нужно бы его хорошенько попросить, чтобы онъ сказаль, что писано. Но даруй Господи, чтобъ было въ лучшему.

Въ (у) насъ новостей нътъ никакихъ. Затъмъ остаюсь съ почтеніемъ вашъ навсегда доброжелатель и слуга покорный

B. Фоминъ.

Съ полученія сего прошу ув'вдомить меня о полученіи, ибо мнв и теперь удивительно, что епископа Ануфрія выписка пропала: я при ономъ письм'в писалъ кой-чего много. Но если получена, то прошу успокоить меня.

# г) Въ концъ апръля 1860 года <sup>1</sup>).

# Христосъ воспресе!

Высокопреосвященнъйшій владыко Бълокриницкій господинъ митрополитъ Кирилъ.

Прошу вашего мира и благословенія и святыхъ молитвъ.

<sup>1)</sup> Даты нътъ; но по содержанию видно, что писано во второй половинъ апръля.

Честь имъю увъдомить васъ, что вчерашней почтой послано вамъ изъ числа оныхъ денегъ, что находятся въ (у) Попова, пятьсотъ червонцовъ австрійскихъ. Съ полученія покорнъйше прошу увъдомить.

Письмо ваше, въ коемъ копія императорскаго ръшенія, получиль, за что чувствительно васъ благодарю. Очень хорошо, что монастыри будуть существовать; однако очень строгія уложеніи. Боже сохрани, въ случав чрезъ одного какого нибудь самозванца можно пострадать. Но да сохранить отъ таковаго искушенія десница Вышняго!

Извъщаю васъ, что посъщение г. Измаила г. архиепископомъ весьма возбъсило измаильскую консисторию, которая тремя рапортами доноситъ разныя неистовыя кляузы къ ясскому митрополиту, и такъ завралась, что наконецъ и сами не знаютъ, что пишутъ.

Въ двухъ рапортахъ пишутъ за прежніи дъйствіи, какъ подъ именемъ липованскаго владыки прівзжалъ изъ-за Дуная какой (то) Аркадій и какъ церковь освящалъ въ Вилковъ и прочіи служеніи, что совершалъ.

Но въ третьемъ, отъ 11 февраля, доноситъ, что "гра-"жданское начальство вивсто чтобы прекратить всв двй-"ствія липованамъ, но оное еще болье дало разрышенія,— "исправникъ предписалъ всёмъ полиціямъ, гдё живутъ "липоване, и пограничнымъ капитанамъ, когда будетъ "вхать архіерей липованскій, то чтобы встрачать его съ "надлежащею честію, и по этому разръшенію прибылъ "язъ Турціи какой-то бродяга лживый подъ именемъ архіе-"рея Амвросія и его приняли съ большою честію, который "7-го февраля служиль въ одной церкви, а 10 февраля "въ другой, и множество народа собрадъ въ церкви и на "ввартиръ, и утверждалъ народъ, чтобы връпви были "въ въръ и чтобъ прочихъ привлекали къ себъ. И для "таковаго дъйствія собрали множество денегъ и положили "въ церкви, чтобы дегковърныхъ привдекать въ свою "схизму, и если что коснется отъ начальства, то чтобы "деньгами откупиться. И таковое ихъ продерзаніе вединой

"вредъ дълаетъ православной церкви, отъ чего сдълалось "90 молоканъ, 40 скопцовъ и 10 липованъ. Вотъ какой "вредъ дълаютъ въ новоопредъленной части къ Молдавіи, "въ которую всъяли зловредную мысль! Вотъ правитель"ство какихъ зловредныхъ враговъ питаетъ въ своихъ
"нъдрахъ, которые на всегда готовы учинить зло, которые
"во время турецкой войны съ русскими и греками поды"мали противъ Россіи руки болъе, какъ турки.

"Консисторія даетъ свое мивніе, покамвстъ какъ рв-"шено будетъ законами о сектахъ, то теперь, чтобъ было "на ономъ положеніи, какъ липоване находились подъ "Россіею, а именно:

- "1-е) чтобы не дерзали принять откуда-нибудь попа или "діякона безъ разр'вшенія вашего высокопреосвященства, "или епархіальнаго архіерея;
- "2-е) поповъ и діяконовъ, что они имъютъ теперь, до-"просить, откуда они, и если не хиротонисаны закон-"ными архіереями, то чтобы не дерзали ходить въ ризъ "по улицъ и совершать съ церемоніаломъ службы, кромъ "липованской церкви;
- "З-е) чтобы запретить окончательно прівздъ въ кня-"жество онымъ бродягамъ неизвъстнымъ, которые име-"нуютъ себя архіереями лицованскими;
- "4-е) чтобы запретить звонъ въ церквахъ и прочихъ "молитвенныхъ домахъ.
- "5-е) чтобы ни подъ какимъ видомъ не дозволять по-"стройку церквей и починку таковыхъ, покамъстъ зако-"номъ не ръшится о сектахъ.

"Въ такомъ положеніи консисторія просить ваше высоко-,преосвященство представить на бумагь его высочеству ,князю, дабы прекратить схизму липованскую въ пока-,занныхъ здъсь мъстахъ". Доздъ изъ рапорта 1).

<sup>1)</sup> Эта, сдъланная Ооминымъ, выписка изъ донесенія "измаильской консисторіи" показываетъ, что и молдавскіе раскольники, подобно русскимъ, умъли проникать въ канцеляріи и списывать тамъ нужные имъ документы. Въ приведенномъ донесеніи только опшибочно указано

Это представлено въ министерство внутреннихъ двлъ 1), и проситъ митрополитъ, чтобы принять скорвйшія міры, запретить таковыя дійствія. Но получилъ отвітъ, что "теперь, по парижской конвенціи, всімъ вірамъ свободно, то министерство не можетъ запретить; но вы, если хотите, то представьте министерству церковныхъ имуществъ".

Благодареніе Всевышнему, что гражданское начальство защищаеть <sup>2</sup>). Я полагаю, что митрополить, получа таковой отвъть, то еще болье огорчился и должно быть представить о насъ еще болье кляузъ въ общее собраніе, которое теперь есть въ Яссахъ для уложенія всъхъ законовъ.

Мы 14 апръля подали прошеніе въ министерство церковныхъ имуществъ; но еще отвъту не получили. Сегодни подадимъ прошеніе въ верховный совътъ. Должны, кажется, и наше прошеніе представить общественному собранію.

Итакъ остаюсь навсегда вашъ покорный слуга
В. Фоминъ.

### д) Отъ 14 мая 1860 года<sup>3</sup>).

Честь имъю укъдомить васъ, что дъло наше нащетъ утвержденія архіерея на Молдавію стоитъ не окончено

имя "Амвросій" (вивсто "Аркадій"); но никаких "кляузъ", твиъ паче "неистовыхъ", и никакого "вранья" не содержится: Ооминъ напрасно говоритъ это. Въ донесеніи любопытиы еще извъстія, что и молдавскія свътскія власти такъ же (и конечно за тоже) покровительствуютъ раскольникамъ, какъ и русскія. Настоящее письмо Оомина слъдуетъ сравнить съ напечатаными выше письмами обоихъ Аркадіевъ о томъ же предметъ, т.-е. о перемъщеніи Васлуйскаго въ Измаилъ.

<sup>1)</sup> Въ канцеляріи министерства Ооминъ, очевидно, и получилъ копію донесенія.

<sup>2)</sup> Главнымъ защитникомъ въ Молдавіи всёхъ враговъ православія былъ креатура Наполеона III князь Куза.

в) Такъ какъ заглавія всіхъ писемъ Өомина къ Кириллу одинаковы, то далее мы ихъ не печатаемъ.

только за однихъ кагульскихъ, за ихъ непокорство. Осталось на томъ, что если исправникъ будетъ рапортовать, что они уже примирились, то Верховный Совътъ утвердитъ намъ нашего архіерея на Молдавію. Дъло состоитъ только въ томъ, что нужно хорошенько упросить кагульскаго доктора и исправника, чтобы рапортовали за нихъ хорошенько.

При семъ покорнъйше прошу васъ, спосыдайте когонибудь въ Черновцы, чтобы узнать нащетъ пасу архіепископа Аркадія. Онъ мнъ писалъ, что тульчинскій консуль объщался его старый пасъ послать въ Черновцы, и если оный пришоль, то какъ можно нужно попросить начальство, чтобы выдали новый пасъ для архіепископа, ибо мы въ прошеніи показали, что нашъ архіепископъ съ Буковины, за котораго мы представили начальству еще въ 1857 году, что есть въ (у) насъ архіерей Аркадій, поставленъ для Молдавіи, но что общество не въ силахъ содержать, что онъ живетъ въ Буковинъ въ монастыръ. Но теперь, если Богу будетъ угодно, что дъло утвердится быть архіепископу въ Молдавіи, то непремънно нужно, чтобы онъ имълъ хорошій пасъ. Съ полученія сего письма покорно прошу увъдомить съ первой почтой.

Итакъ остаюсь съ почтеніемъ вашъ навсегда доброжелатель и слуга покорный B. Фоминъ.

#### е) Отъ 13 іюля 1860 года.

Честь имъю увъдомить васъ, что сего числа послано вамъ чрезъ австрійскую почту 1 пачку золота 1232 к и 24 шт. по 6 грейцарей, въ которыхъ по вычету выходить серебромъ 4000, т.-е. четыре тысячи рублей, изъкоторыхъ покорнъйше прошу выдать по назначенію въприложенномъ при деньгахъ реестръ, а именно:

- 1. Въ Бъловринициую церковь 1 пачку 154 и 500 р.
- 2. Въ Климоуциую церковь. . 1 пачку 154 и 500 р.
- 3. Въ Соколинскую церковь. . 1 пачку 154 и 500 р.

- 4. Въ Мехидрскую церковь . . 1 пачку 154 и 500 р.
- 5. Бълокриницкимъ старочкамъ 1 пачку 154 и 500 р.

итого сумы 2500 руб.

Остальныя три пачки прошу подписать въ полученіе для митрополіи; съ полученія прошу увёдомить. Есть приготовлена еще одна пачка 1000 в. Будущей почтой вышлемъ.

Владыко святый! Извыщаю васъ, что я быль въ Галацахъ и видъль галацкихъ усердное стараніе о построеніи
церкви, которую уже подняли, какъ должно; стыны кирпичныя, куполь и колокольня деревянные; и планъ очень
хорошій, но только весьма жаль, что люди очень бъдные,
какъ бы не осталась непокрытая, то много повредятся
стыны, и какъ бы вовсе не попортились, то еще болье
надълаеть дъла. Они имъли надежду на сборщиковъ, что
привезутъ денегъ; но ихъ сборщикъ Алексъй Яковлевъ
собираль только въ свой карманъ, да еще дерзнулъ поповать, за что уже есть съ оныхъ мъстъ върныя свидътельства и просютъ ихъ извъстить, что попъ ли онъ, или
нътъ.

Они хотвли было посылать за сборомъ въ Россію, но я какъ получилъ извъстіе о безпоповцахъ, что ихъ ложь открыли, то отсовътовалъ теперь посылать, ибо чрезъ подлецовъ теперь и доброму человъку нельзя показаться.

Владыко святый! Нужно имъ въ такомъ случав дать руку помощи, чтобы они хотя успёли до осени обдёлать снаружи. Въ теперешней пересылкъ на многія церкви сказано выдать по 500 р. которыя не имёютъ постройки, но имъ только всего 100 р., то что они малосильные могутъ сдёлать? Имъ нужно бы или пожертвовать изъ 10.000 монастырскихъ, или дать въ позыкъ, пока имъ Господь пошлетъ, но чтобы не оставить на зиму раскрытою.

Съ подученія сего письма покорнайше прошу васъ меня о семъ предмета увадомить, какое ваше будить на сіе

благое дъдо благоволеніе. Но только необходимая имъ предстоитъ нужда и нужно помочь. Мы съ своей стороны, по милости Божіей, поусердствовали; но только еще на худой конецъ нужно имъ 500 руб. выдать; но только чтобы сборщиковъ они не посылали, ибо тъми дълаютъ болъе пороку нашей религіи. Ожидаю отъ васъ всемилостивъйшаго отвъта.

Извъщаю васъ, что по ходатайству отца Варсонофія присланъ одинъ волоколъ въ 103 пуда, но не извъстно, для митрополіи, или для Мануиловви. Хорошо бы было, если бы въ вамъ; можно было бы привесть, если разръшитъ начальство. Но Боже сохрани, если отецъ Варсонофій захотитъ его повъсить въ Мануиловвъ, то въ тъ поры всъхъ молдаванъ потревожитъ и большое вниманіе на нихъ обратятъ. Если мануиловскіе сами не смогутъ взять мощыю, то въ тъ поры панъ наложитъ на нихъ вмъсто 100 варб. 200 и въ годъ. Но если возможно будетъ провезть къ вамъ, то гораздо лучше будетъ; но въ Мануиловку никакъ не приходится.

Итакъ остаюсь въ ожиданіи отвъта за галацкихъ и за

Съ истиннымъ почтеніемъ вашъ слуга покорный

В. Фоминъ.

(Продолжение въ слъд. У.)



## ОГЛАВЛЕНІЕ І ТОМА.

| Cm                                                                  | ран. |
|---------------------------------------------------------------------|------|
| Двадцатипятильтие Братства св. Петра митр                           | 5    |
| а) Слово, произнесенное за литургіей протоїереемъ $H.\Gamma.Bимо$ - |      |
| градовымъ                                                           | 7    |
| б) Краткая историческая записка                                     | 15   |
| в) Отчеть по Братству за 1897 годъ                                  | 41   |
| Разсмотреніе изданной поповцами австрійскаго согласія книги: "Раз-  |      |
| боръ отвътовъ на сто пять вопросовъ". Е. Антонова 78, 344,          | 577  |
|                                                                     | 96   |
| Исторія былокриницкаго священства 108, 209, 385, 480,               | 622  |
| Изъ разговоровъ миссіонера                                          |      |
| Всероссійскій съвздъ поморцевъ въ Самарв. Свящ. Д. Александрова     |      |
| Переписка раскольническихъ дъятелей 144, 271, 426, 534,             |      |
| Памяти въ Бозъ почившаго митрополита Сергія                         |      |
| Аркадія, архіепископа Пермскаго и Петрозаводскаго, нѣкоторыя        |      |
| письма и сочиненія о расколь                                        |      |
| Споры въ расколь по обрядовымъ вопросамъ въ XVII въкъ П. Смир-      |      |
| нова                                                                |      |
| Разговоръ двухъ старообрядцевъ. Миссіон. свящ. В. Родіонцева        |      |
| Къ вопросу о тираспольскихъ заживо замурованныхъ раскольникахъ.     |      |
| <i>B</i> -10                                                        | 271  |
| Церковныя бесёды миссіонера. Свящ. І. Полянскаго 332,               |      |
| Нечто о сарапульскихъ раскольникахъ. Діакона М. Глазырина           |      |
| Изъ бековскихъ бесъдъ. И. Храмова                                   |      |
| Воспоминанія о жизни въ старообрядчествъ и обращеніи въ право-      |      |
| славіе. С. Фролова                                                  |      |
| Летопись происходящихъ въ расколе событій 519,                      |      |
| Подвигь митрополита Григорія въ борьбъ съ расколомъ                 |      |
| Въ приложении. Матеріалы для исторіи Бълокриницкой іерархіи.        |      |
| Листы 2—15.                                                         |      |

г) Грамота патріарха Анеима Амвросію.

"Ανθιμος έλέφ θεοῦ κ. τ. λ.

Ποὸς τὸν μητροπολιτην πρώην Πόσνας κύρ 'Αμβρόσιον.

΄Η ἄχριτος χαὶ παράλογος φυγή σου καὶ ἡ ἀντιβαίνουσα τοῖς ίεροῖς νόμοις ἀποσχίρτησίς σου άπὸ τῆς ἐκκλησίας, εἰς ἣν ὑπόκεισαι καὶ κάς ής εύηργετήθης καὶ έτιμήθης, δὲν ἐπεβάρυνε τοσούτον τὸ ἔγχλημά σου, ὅσον σε κατέστησεν ένογον πνευματιχῆς εὐθύνης ἡ τόλμη τοῦ νὰ μετέργησαι άργιεροπραξίας καὶ νὰ έχτελής χειροτονίας ύποχειμένων ύπόπτων τά τε περί την εὐσέβειαν φρονήματα καὶ τὰ χριστιανικά ήθη. Η έχχλησία μαθούσα έξ άρχης την είς τὰ μέρη αὐτὰ καταψυγήν σου καὶ τοῦτο μὲν έχ προνοητιχής ύπέρ της ίερό.

Анеимъ Божією милостію архієписнопъ Константинопольскій, Новаго Рима, и вселенскій патріархъ<sup>1</sup>).

Преосвященный митрополить прежде Босанскій, по Духу Святому возлюбленный брате и сослужителю нашей мърности господине Амбросіе, благодать буди твоему преосвященству и миръ отъ Бога <sup>2</sup>).

Неразсудное и безсловное твое бъгство, и противное твое священнымъ законамъ отъ церкви отлученіе, въ которое вдался, и отъ которой (церкви) быль благодътельствованъ И почтенъ. Отяготило есть столько твое прегръщение, сколько представляетъ тя повинна духовному грвху самая твоя дерзость, съ которою занимаешися архіерейскимъ двйствомъ и совершаещи хиротоніи дицъ сумнительныхъ въ благочестій и христіанскихъ обычаяхъ.

<sup>1)</sup> Переводъ этотъ находится въ *Бюлокр. арх*. и напечатанъ въ Павловой *Церкови. ист.*. (стр. 74—78). Такъ какъ онъ и теменъ и не въренъ, то ниже мы печатаемъ новый переводъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Этого обращенія, какъ видять читатели, въ греческомъ тексть не находится.

τητός σου διαθέσεως καὶ άλλων έμβριθεστέρων λόγων ύπαγορευομένη, τοῦτο δὲ καὶ κανονικάς έγουσα αφορμάς διά την άνευ άδείας αύτης καὶ συστάσεως μετάβασίν σου έν άλλαις παροιχίαις, έγραψε δύς έχτοτε τῷ ἱεροτάτω μητρ. Καραγαπητῷ ἡμῖν ἐν λοβίτσης. Χριστῶ ἀδελφῷ κύρ Ἰωσήφ, έχθέσασα τὰ περί τῆς έχτεῦθεν άφανείας καὶ φυγής σου καὶ άξιώσασα την ἱερότητα τοῦ ໃνα άποτρέψας σε πάσης άργιεροπραξίας ὡς ἐγκληματιὰν κανοτιχῶς, ὑπογρεώση ἐπὶ τούτοις ໃνα έλθης ένταῦθα πρός την έχχλησίαν. 'Αλλ' δμως ούδεμίαν είδομεν καὶ άπὸ μέρος σου προθυμίαν καὶ εύπείθειαν είς τὰ γραφέντα, καὶ διαμνηθέντα, άλλὰ μάλιστα ὅτι ἀργιεροπρακτεῖς άδεῶς καὶ έπιτίθης προχείρως τάς χείρας είς άγνωστα καὶ άνεζέταστα πρόσωπα, καταγρώμενος τοῦ ἀργιερατιχοῦ ἐπαγγέλματος καὶ καταπατῶν τοὺς ίερούς κανόνας, άνευ έλέγγου τῆς συνειδήσεώς σου, τὰ ὁποῖα διχαίως διετάραξαν ήμᾶς ού μικρόν· ὁ μὲν γὰρ ἱερὸς ιε΄. Αποστολικός κανών αποφαίνεται "εί τις πρεσβύτερος ή διάκονος ή όλως τοῦ καταλόγου τῶν κληρικῶν: ἀπολείψας τὴν ξαυτοῦ παροικίαν είς ετέραν Церковь извъстившись сначала въ тыя страны о твоемъ прибъжищъ, и благорасположена будучи къ твоему преосвященству и имъя на то и другія благословныя нижеслъдующія вины, писала дважды тогда преосвященному митрополиту Карловецкому, возлюбленному нашему о Христъ брату господину Іосифу.

Изложивъ въ нему твое отсюда удаленіе и бъгство, и дала позволение его преосвященству, воспретить тебъ всякое священнодъйствіе, какъ то преграшительно по правиламъ, и убъдить тебя возвратиться сюда къ церкви. Но никаковаго не видвли отъ твоей страны обращенія и послушанія на написанная нами и понуждающая тя: но пачесвященнодвиствуещи непроснено, и возлагаещи руки, рукопелагая незнаемыя и неиспытанныя лица, элоупотребляя архіерейское званіе и священныя правила безъ обличенія своей совъсти, которыя (дёла) возмутили насъ не мало. Ибо свя-15-е Апостольское шенное правило говоритъ: кто презвитеръ, или діаконъ

απέλθη και παντελώς μεταστάς -διατρίβη εν άλλη παρά γνώμην τοῦ ίδίου ἐπισκόπου, τοῦτον **χελεύομεν μηχέτι λειτο**υργείν. εί μάλιστα προσχαλουμένου αύτὸν τοῦ ἐπισκόπου αὐτοῦ ἐπανελθείν ούχ υπήχουσεν, έπιμένων τῆ αταξία, ως λαϊκὸς μέντοι έχεισε χοινωνήτω". δ δέ λε΄. διακελεύεται πεπίσκοπον μη τολμᾶν έξω τῶν έαυτοῦ δρων χειροτονίας ποιείσθαι είς τάς μη υποχειμένας αύτῶ πόλεις καὶ χώρας. Εὶ δὲ έλεγχ--θείς τοῦτο πεποιηκῶς παρὰ τὴν τῶν κατεχόντων τὰς πόλεις ἐκείνας ή τὰς χώρας γνώμην καθαιρείσθω καὶ αύτὸς καὶ οῦς έχειροτόνησεν". 'Αλλά καὶ έκ τῶν ἀγίων συνόδων ἡ μὲν Δ΄. Ο Ο Ενομενική εν τῷ ιγ' κανότι διαγορεύει "ξένους κληρικούς χαι αναγνώστας έν ετέρα πόλει δύχα συστατικών γραμμάτων τοῦ ἰδίου ἐπισκόπου μηδαμοῦ λειτουργείν" και άλλοι δέ πλείστοι τῶν ἱεοῶν Αποστολικῶν τε καλ συνοδικών κανόνων, ώς δεν άγνοει και ό ίδιος, άπο--δεινύουσι καὶ σεαυτὸν καὶ τὰς τολμηθείσας πράξεις των γειροτονιῶν σου ὑπὸ εύθύνην βαρυτάτων επιτιμίων. Μ΄ δλον τοῦτο ή έχκλησία φιλανθοωπευομένη καὶ παρέχουσά σοι νύξιν μεταμελείας καὶ διορθώσεως γράφει

или отъ всего рода клирическаго, оставивъ свое мвсто, и въ другое пойдетъ, и совсвиъ удалився останется въ другомъ, безъ совъта своего епископа, тому повелвваемъ больше не литургисать: аще призывающу его епископу пріити, непослуша, пребывая въ безчиніи, какъ мірскій Д8. причастится". Такъ же правило 35-е повелъваетъ: "епископу не дерзать вив своего предвла совершать хиротоніи въ неподчиненныхъ ему градъхъ и мъстахъ: если обличится сотворивый то безъ извъстія держащихъ грады оные п мъста да извержется и той и иже рукоположилъ".

Но и отъ святыхъ соборовъ, якоже убо 4-й и вселенскій соборъ въ 13-мъ правилъ говоритъ: "страннымъ клирикамъ и чтецемъ въ другомъ градъ безъ свидътельствованныхъ грамотъ своего епископа нигдъ не литургисатъ". И другія правила многія святыхъ Апостоловъ и соборовъ, какъ то не незнаеши и самъ, подчиняютъ и тебя и дерзностныя дъйствія твоихъ рукоположеній прегръщенію и тягчайшему за-

 $xal \quad t\tilde{\omega} \quad \epsilon lonu \dot{\epsilon} va \quad \sigma v v a d \dot{\epsilon} l \sigma \omega$ άγίω Καολοβίτσης ίνα μετά την έξήγησιν τῶν έχτεθειμένων λόγων και ίερων κανόνων, ύπογρεώση την Ιερότητά σου έλθείν και έπανακάμψαι ένταῦθα πρός την έχχλησίαν, παυόμενον τῶν τοσούτων περί τὰ θρησκευτικά έφαμάρτων καταγρήσεων καὶ παρεκτροπών. Αὐτὸ τοῦτο πραγματεύεται προνοητικώς καὶ απροκριματίστως καλ ή παρούσα έπίτηδες πρός την ιερότητά σου διευθυνομένη έχχλησιαστιχή ήμῶν ἐπιστολή. δι' ής προτρεπόμεθα καί παραγγέλομεν σοι δπως έμβαθύνας ώριμ**ώτ**ερον καὶ κατανοήσας απὸ τῶν ανωτέρω ἱερῶν κανόνων έλθης είς έαυτὸν καὶ ύπακούσας τη καλούση σε φονή της έχχλησίας, κινήσης καὶ έπιτρέψης ἐνταῦθα παρ' αὐτῆ ήτις ίδοῦσα τὴν ἐπὶ τοῖς ὁπωσπότε τολμηθείσι μεταμέλειάν σου, ού μόνον θέλει σε αξιώσει συγγνώμης καὶ άφέσεως, άλλὰ θέλει λάβει πρόνοιαν ύπερ σοῦ τῆ συνήθει φιλοστόργω αύτης διαθέσει, ής πείρον έλαβες καί άλλοτε πρότερον. Τουναντίον δὲ ἐὰν φανῆς ἀπειθής καὶ παρήχοος καὶ ἐπιμένων τῆ παρὰ τούς ίερούς κανόνας διαγωγή, γίνωσκε βεβαίως ότι θέλει έχδοθή ή καθαίρεσις της άργιε-

прещенію. При всемъ этомъ, церковь человъколюбствуя и подавая ти умиленіе покаянія и исправленія, пишетъ реченному собрату митропомиту карловецкому, чтобъонъ по изъясненіи представенныхъ словъ и священныхъ правилъ, убъдилъ тебя пріити и возвратиться сюда къ церкви, преставъ такихъ о благочестіи погръщныхъ злоупотребленіяхъ и удаленіяхъ.

Сіе все двлается промыслительно и непредосужденно, и настоящее нарочно посылается къ преосвященству. твоему управительное церковное посланіе, которымъ предувъщаемъ, извъщаемъ тебъ разсудить все опаснъе. И разумъвъ отъ вышервченныхъ священныхъ правилъ дойдеши въ себя, и послушавъ позывающему тя церковному гласу, возстанешь и возвратишися сюда въ ней, которая, видя твое о дерзновенныхъ покаяніе, не только удостоитъ тебя прощенія и оставленія, но и промышленіе иміти будеть о тебіь обыкновенною своею любовію и расположеніемъ, которыя искусствомъ и прежде-

φωσύνης σου, συμφώνως τοῖς θείοις καλ ίερολς τόμοις καλ πανόσι τους οποίους ετόλμησας να καταπατήσης και ού μόνον -δ ίδιος θέλεις καθυποβληθή είς την αύστηρίαν της δικαίας έχχλησιαστιχής ποινής, άλλά -θέλεις συνεπισύρει είς τὰ αὐτὰ επιτίμια καὶ δσους έφθασες νὰ χειροτονήσης, κατακρινομένους καί αύτους ώς άγνωρίστους καί άνιέρους, συμφώνως τη έννοία καλ αποφάσει των ιερων νόμων. Ελόμενος γοῦν φροτίμως τὸ συμφερώτερόν σοι ποίησον, καθώς σοι γράφοντες προτρεπόμεθα ίνα και ή τοῦ θεοῦ χά--ρις χαὶ τὸ ἄπειρον ἔλεος ἤ μετά σου.

# αφως Αύγούστου η΄. Ο Κωνσταντινουπόλεως εν Χριστῷ άδελφός.

Вотъ русскій переводъ грамоты:

Анениъ милостію Божіею и проч....

Къ митрополиту прежнему Боснійскому киръ Амвросію.

Безразсудное и неразумное бъготво твое и идущее противъ свя-

позналъ еси, то-есть на друцю enapxin лучшую 1). Въ противномъ же случав, если окажет(ш)ся непостаптивр и противенъ, и пребывая въ противномъ священнымъ правиламъ жительствъ, знай върно, что издано будетъ изверженіе твоего архіерей-CTB8. ОНОВЕЛОЭ божественнымъ и священнымъ законамъ и правидамъ, которые дерзнулъ попрать, и не точію самъ подчиненъ будеши строгому и праведному церковному наказанію, повлечеши тоеже запрещение и на всвиъ, которымъ дерзностно рукоположилъ, какъосужденныхъ. мыхъ и несвященныхъ согласно смыслу и ръшенію священныхъ правилъ. Разсудивъ убо себъ полезнъйшее, сотвори какъ то пишемъ тебъ, увъщавая тя, чтобъ была и благодать Божія съ твоимъ преосвященствомъ. 1847 года, августа 8 дня.

Патріархъ Константино-

польскій оХристь брать твой.

<sup>4)</sup> Напечатанныхъ курсивомъ словъ въ греческомъ текств нътъ.

щенных законовъ удаление твое изъ церкви, коей ты подчиненъ в отъ коей облагодътельствованъ и удостоенъ чести, не столько отяг-чило вину твою, сколько сделала тебя подлежащимъ духовной ответственности дерзость твоя исполнять архіерейскія дійствія и совершать хиротонін липь подозрительныхь, какь въ отношеніи образа мыслей касательно віроученія, такъ и въ отношеніи христіанскихъ нравовъ. Церковь, узнавъ сначала о твоемъ убъжищъ въ тъхъ предълахъ, частію руководясь попечительнымъ къ твоему преосвященству расположеніемъ и другими важными основаніями, частію же имъя и каноническія побужденія по причинъ перехода твоего въ другіе приходы безъ ея разрішенія и полномочія, писала дважды съ того времени преосвященному митрополиту Карловицкому, возлюбленному намъ о Христъ брату киръ Іосифу, сообщая объ исчезновеніи твоемъ отсюда и бъгствъ и уполномочивая его преосвященство, отръщивъ тебя отъ всякихъ архіерейскихъ дійствій, какъ совершившаго каноническое преступленіе, потомъ побудить тебя возвратиться къ церкви. Однакоже мы не видьли никакого съ твоей стороны благорасположенія и послушанія къ тому, что было написано и указано тебі, но напротивъ, ты безстыдно совершаешь архіерейскія действія и возлагаемь поспешно руки на неизвестныхъ и неиспытанныхъ лицъ, здоупотребляя архіорейскимъ званісмъ (саномъ) и попирая священные кановы, безъ зазренія совести твоей, каковыя деявія твои справедливо поставили насъ въ немалое смущевіе. Ибо священное 15-е Апостольское правило объявляеть: "если какой пресвитеръ, или діаконъили вообще изъ причта клириковъ, оставивъ свой приходъ, уйдетъ въ другой и, совсемъ переселившись, будетъ проживать въ другомъ (приходъ), безъ согласія своего епископа, таковому повельваемъ впредь уже не литургисать, въ особенности въ томъ случав, еслиего епископъ призываетъ его возвратиться, а онъ не послушался, оставаясь въ безчиніи, - впрочемъ какъ мірянинъ да пребываеть въ общени". И 35-е правило повелеваеть: "епископу не дерзать внесвоихъ предвловъ совершать хиротоніи въ неподчиненные ему города и страны, если же будеть изобличень въ совершения сего безъ согласія (епископовъ) обладающихъ теми городами или странами, даизвержется и самъ и тъ, конхъ онъ рукоположилъ". Но и изъ святыхъ соборовъ четвертый Вселенскій въ 13-мъ правиль постановляеть: "чужнит клирикамъ и чтецамъ въ другомъ городъ безъ удостовърительныхъ грамотъ своего епискова отнюдь не литургисать". И другія многія священныя правила какъ апостольскія, такъ и соборныя, какъ то не невъдаешъ и самъ, указуютъ, что и ты самъ и дерзостно совершенныя тобою хиротоніи подлежать тягчайшимъ епитиміямъ. При всемъ томъ церковь, человъколюбствуя и предоставляя тебъ подвигь покаянія и исправленія, пишеть и названному святому собрату

Карловицкому, чтобы онъ, по изъяснении изложенныхъ оснований и священныхъ каноновъ, побудилъ твое преосвященство придти и воз. вратиться сюда къ церкви, прекративъ таковыя, въ отношеніи вёры и благочестія погръщительным, злоупотребленія и беззаконія. Все это дълается по заботливости и безъ предосужденія, какъ и настоящее нарочито къ твоему преосвященству отправляемое, церковное посланіе наше, коимъ мы ув'ящаваемъ и изв'ящаемъ тебя, чтобы ты, углубившись и поразмысливъ зрёло, въ виду вышеприведенныхъ священныхъ правилъ, пришелъ въ себя и, послушавъ зовущаго тебя гласа церкви, подвигся и возвратился къ ней; она же, видя раскаяніе твое въ дерзко-допущенных тобою дівніяхъ, не только удостоить тебя снисхожденія и прощенія, но и приметь попеченіе о тебъ съ обычнымъ своимъ любвеоблильнымъ благорасположениемъ, которое ты испытываль и прежде. Въ противномъ же случав, если окажешься непослушнымъ и упрямымъ и продолжающимъ вести себя вопреви священнымъ правиламъ, знай твердо, что будетъ издано низверженіе твоего архіерейства, согласно божественнымъ и священнымъ законамъ и правиламъ, которые ты дерзнулъ попрать, - и не только самъ ты будешь подвергнутъ строгости справедливаго церковнаго ваказанія, но вовлечешь въ тв же самыя епитиміи и всехъ техъ, конхъ ты успъль рукоположеть и кои также осуждаются, какъ лица неизвъстныя и несвященныя, согласно смыслу и повельню священныхъ законовъ. Итакъ, благоразумно избравъ полезнъйшее себъ, сделай такъ, какъ мы въ семъ посланіи увещаваемъ тебя, дабы благодать Божія и безпредвивная милость была съ тобою.

1847 года, августа 8.

Константинопольскій во Христь брать.

## е) Предписаніе Амвросію явиться въ Лембергъ 1).

Его преосвященству, господину архіепископу.

Я нахожусь въ положении вынужденномъ ваше преосвященство просить, по приняти сего письма, вдругъ въ Лембергъ (Львовъ) послъдовать и прямо ко мив явиться.

Имъю честь съ поднымъ уваженіемъ остаться, вашего преосвященства нижайшій слуга *Стадіон*г.

Лембергъ. 6 декабря 1847 года.

<sup>1)</sup> Бълокр. арх. Напечатано въ Павловой церк. ист., стр. 200.

#### ж) Вопросные пункты, данные Амвросію 1).

10/G.P. Seine K.K. Majestät haben mit allerhöchsten Cabinetsschreiben vom 29 Novemb. v. J. zu befehlen geruhet, dass Euer Hochwürden nach Wien berufen werden sollen.

Hier sollen Sie über die gegen Euer Hochwürden vorgekommenen Beschwerden vernommen werden.

Vor Allem übergebe ich Ihnen in der Anlage ein an Euere Hochwürden von dem Patriarchen zu Constantinopol gerichtetes Schreiben, aus welchem Sie sehen werden, welche, Klagen er über Ihr Benehmen führt, und welche Aufforderung er an Sie stellt.

MitBeziehung auf den Inhalt dieses Schreibens und auf eingelangteBeschwerden des Kaiserlich-russischen Hofes werЕго Ц.К.Величество благоволило со всевысочайшимъ кабинета посланіемъ отъ 29 ноября прошедшаго года повельть, чтобъ ваше преосвященство въ Віенну позвано было.

Здёсь должны вы на ваше преосвященство донесенныя жалобы быть услышаны (испытаны).

Прежде всвхъ предаю вамъ въ приключении семъ на ваше преосвященство управленное письмо патріарха Константинопольскаго, изъ котораго увидити имате, какія доношенія онъ на поступки ваши приводить и какое позываніе на васъ управляеть.

Съ отношеніемъ на содержаніе сего письма и на присивниія жалобы императорско-русскаго двора ваше

<sup>1)</sup> Билокр. арх. Намецкій тексть печатается съ копін, писанной на гербовомъ листь въ 15 крейцеровь и засвидьтельствованной слідующей надписью: Collationirt und dem vorgezeigten ungestämpelt ausgefertigten Originale wörtlich gleichlautend. Тах. № 594/10. Mitropolitankapitel. Wien 29 April 848. Dutsch. (L. S.). Collationirt und der vorgezeigten auf 15 kr. Stämper ausgefertigt vidimirten Abschrift würklich gleichlautend. Тах. № 596/10. Mitropolitankapitel. Wien 29 April 848. Затымъ следуеть печать съ изображеніемъ предата. Русскій переводъ на половину писанъ Алимпіемъ, на половину, какъ надобно полагать, Дворачкомъ. Напечатано у Павла въ ист., стр. 201—203.

den Euer Hochwürden angewiesen sich zu rechtfertigen.

- 1. Wie Sie sich als vom dem Patriarchen von Constantinopol in die Buccowina gesendet ausgeben konnten?
- 2. Wie von Ihnen, als geistlichen Oberhirten der Lipowaner in der Buccowina, geduldet werden konnte, dass in das Kloster zu Bialokrynica russische Unterthanen ohne höhere Bewilligung aufgenommen wurden?
- 3. welche noch dazu teils Verbrecher.
- 4. teils aus russischen Klöstern entsprungene Mönche,
- 5. teils sonstige von Kraft fluchtige waren.
- 6. Wie Euer Hochwürden dulden konnten, dass der Vorsteher dieses Klosters und ein ihn begleitender Mönch, unter dem falschen Character, als Handelsleute, drei Mal nach Russland reiseten?
- 7. Wie Euer Hochwürden dulden konnten, dass dieses Kloster fortwährend noch Emissare nach Russland sendete?
- 8. Wie Sie Ihre geistliche Iurisdiction auch nach Russ-

- преосвященство теперь позываетесь на свое оправданіе.
- 1. Какъ ваше преосвященство сказывать могли, что отъ Константинопольскиго патріарха въ Буковину посланы?
- 2. Какъ могли вы, какъ духовный верховный пастырь, теривть, чтобы въ Бълокриницкій монастырь, безъ высшаго позволенія, русскіе подданники принимаемы были?
- 3. Отъ которыхъ одни суть преступники,
- 4. другіе изъ русскихъ монастырей избъгшіе монахи,
- а другіе отъ наказанія избътшіе.
- 6. Какъ вы терпъть могли, чтобъ монастыря настоятель, съ проводящимъ его однимъ инокомъ, подъ ложнымъ характеромъ, какъ купцы, три раза въ Россію ходили?
- 7. Какъ вы терпъть могли, чтобъ монастырь непрестанно проповъдниковъ въ Россію посылаль?
- 8. Какъ могли себъ позволить расширеніе власти ва-

land ausdehnen zu wollen, sich erlauben konnten, da Ihre Bestimmung doch nur war, für die Lipowaner in der Buccowina geistlich zu sorgen?

9. Wie Sie endlich russische Unterthanen ohne vorher erhaltene Ermächtigung zu Priester weihen konnten?

Ich fordere Euer Hochwürden Punkt für Punkt sich der strengsten Wahrheit gemäss schriftlich zu aeussern, und dabei zu gleich anzuzeigen, wie Euer Hochwürden den Weisungen des Patriarchen von Constantinopol Folge zu leisten gesonnen sind; wobei ich Jhnen nur noch bemerke, dass Sie nach der Buccowina nicht mehr zurückkehren dürfen.

Ihre schriftliche Auesserung wollen Euer Hochwürden mir längstens binnen acht Tagen vorlegen.

Wien den 30-ten länner 848.

Der Oberste Kanzler Karl Graf Inzaghi. шей въ Россіи, когда опредъленіе ваше было только стараться для липовановъвъ Буковинъ?

9. Какъ наконецъ безъ полученнаго позволенія русскихъ подданниковъ моглипосвящать во священники?

Я позываю ваше преосвященство изъясниться по самой строжайшей истинъ на каждый пунктъ, а при томъпоказать должны ваше преосвященство, какъ на показанія патріарха Константинопольскаго вы отвъчать намърены; къ чему замъчиваювамъ еще, что вы въ Буковину больше возвратитьсяне можете.

Ваше письменное изъясненіе должны ваше преосвященство мив недальше доосмь дней представить.

Въ Віеннъ 30/18 Генваря 1848.

Высочайшій Канцлеръ Карлъ графъ Инцаги.

з) Отвътъ на 1-е предписаніе министра графа Инцаги отъ 30 генваря 1848 года въ Вънъ отъ митрополита Амвросія. Переводъ съ нъмецваго на русскій языкъ¹).

#### Ваше высовопревосходительство!

На ваши мив, въ высокомъ вашемъ предписаніи отъ 30 генваря 1848 года № 10/G. Р. (10/Галиц. Президіумъ), представленные вопросы, честь имъю отвъчать слъдующимъ:

На 1-й. Я никогда никому не хвалился и не говорилъ, и самому императору не объяснялъ, что я отъ патріарха въ Буковину посланъ, противъ чего и никто меня обличить не можетъ. Но я, представя грамоты, увърялъ только о своемъ санъ, что не запрещенъ, но свободенъ. Въроятно, что меня въ томъ и справки оправдали, почему и въ подданство уже принятъ есмь.

На 2-й, 3-й, 4-й и 5-й. При существовании моемъ въ Бъловриницкомъ монастыръ изъ русскихъ подданниковъ ни одинъ человъкъ не находится въ оный принятымъ.

На 6-й. Настоятель повхаль въ Россію двиствительно для повупки потребныхъ для монастыря церковной утвари вещей, какъ уже прежде монастырь даль прошеніе къ высокому правительству для неплаченія пошлины, о чемъ и ръшеніе получено, а не для какого духовнаго двиствія, одинъ только разъ при моемъ существованіи. Подъ какимъ же характеромъ (званіемъ) онъ взялъ паспортъ въ Лембергъ (въ Львовъ) мнъ не извъстно, ибо онъ изъ Лемберга въ монастырь не возвратился.

На 7-й. Отъ монастыря проповъдники въ Россію отнюдь посылаемы не были.

На 8-й. Я никогда не расширялъ власти моей въ Россію и никогда даже объ томъ и не писалъ въ оную; а только

<sup>1)</sup> *Бълокр. арх.* Съ списка Павловой руки. Напечатано у Павла въ *Ист.* стр. 209—215.

было мое стараніе объ находящемся народъ въ Буковинъ старовърческихъ обществъ.

На 9-й. Я посвящаль во священство жителей монастыря и избранныхъ лицъ старовърческихъ обществъ, добродътелію и ревностію къ благочестію отъ того же народа засвидътельствованныхъ, но не въ Россію и не подданниковъ русскихъ.

А на письмо патріарха цареградскаго отъ 8 августа 1847 года могу отвічать слідующее:

1-е. Въ 1841 году сентября 12, после пятилетней моей паствы, смънили меня съ законной моей босанской епархіи, безъ всякой объявленной мив причины, какъ то и самъ нынъшній патріархъ знасть, который тогда быль мой агентъ. Даже отправившись я изъ Босніи и прівхавши въ Ибрандъ, писадъ моему пріятелю въ Царь-градъ, допросить у патріарха причины, за что меня смінили. Пріятель же мой, по совъту нъкоторыхъ особъ, осмълился дойти и до русскаго посланника, г-на министра Титова и просить для меня ходатайства. Г-нъ Титовъ, видя сдъланную мнв несправедливость, послалъ въ тогдашнему патріарху Анеиму второму (умершему 1842 года 12 іюня), у котораго спросиль: согращиль ли и что противь вары православной? Онъ отвъчаль: нътъ. А согръшиль ли противъ церкви, или власти своего патріарха? И на то отвётиль: неть. А для чего смениля? быль дальше вопрошень. На которой (вопросъ) патріархъ отвічаль: по влеветі турецвихь начальниковъ босанскихъ. Потому и надъялся я, что прибывшу мив въ Константинополь, опредвлить меня церковь и патріархъ въ другую епархію. Однако не только въ животв своемъ Аноимъ патріархъ забылъ когда хотвлъ меня помиловать, но даже и другіе два последующій на престоль патріарха Германъ и Мелетій, чрезъ цвлыхъ пять годовъ не повазали во мив нивакого знака человъколюбія и братолюбія, но оставили меня только на малой пенсіи при патріархін, еще далве въ ожиданін ваканцін.

- 2-е. Что ни самъ нынвшній патріархъ Анеимъ третій, бывшій, какъ выше сказано, мнв нъкогда агентомъ, зная все мое несчастіе и страданіе, а при томъ даже и самую невинность въ случившемся мнв неправедномъ послъдствіи, вступивъ на престолъ патріаршества, не обратилъ очей своихъ на меня, опредълить меня по крайней мврв въ меншую нъкую епархію, которыя уже тогда были вдовствующія, какъ-то Маронія и Гонохора, но поставилъ въ оныя епархій своихъ любимцевъ, молодыхъ и вовсе неискусныхъ діяконовъ, а не меня, или подобныхъ мнв страдальцевъ, которыхъ въ Царь-градв есть довольно, и какъ (я?), не имвя никакой силы, или средства, терпятъ и страждутъ до сихъ поръ.
- 3-е. Однако мив, по благости Божіей, явилась луча изъ царства австрійскаго, которая посредствомъ всевысочайшаго указа подала позволеніе почти осиротвишему народу искать и привесть себъ архіерея изъ-за границы. Я приняль такое извъстіе за единственный промысль Божій и отважился прибыть въ Буковину, не бродяжества ради, но во-первыхъ для моего спасенія и спокойствія, а во-вторыхъ не пренебречь такое доброе дъло для упасенія лишенныхъ пастыря овецъ, которыхъ я не укралъ и ни отъ кого не отняжь, но последуя примерамъ апостольскимъ пришель защитить ихъ и быть имъ во отца, въ пастыря и утвшителя, не мъшаясь въ овцы чуждыя, имущія своихъ другихъ пастырей, какъ то и правида апостольскія и соборы не позволяють, которыя правила я не опровергаю, а съ подтвержденіемъ признаю. Однако оныя наводимыя на меня правила, какъ-то: апостольское 15 и 35 и четвертаго вселенскаго собора 13 отнюдь на меня не восходять и меня осудить оныя нивакъ не могутъ. Не праведно бо возженному свътильнику подъ спудомъ стояти, и я единожды сію религію приняль, и уже вспять возвратиться отнюдь не желаю: потому что я, какъ выше сказано, не влязъ въ чужое стадо, ни въ чужую епархію; но словомъ сказать, Божінмъ благоволеніемъ, и по царской милости и правамъ, даннымъ

старовърческому народу въ Буковинъ, на званіе и просьбу того же народа чрезъ ихъ депутатовъ, пришелъ я по ревности евангельской къ овцамъ неимущимъ своего пастыря, не на уничтоженіе, но на увеличеніе славы Божіей, гдъ останки силъ старыхъ моихъ лътъ положить и самую мою жизнь скончать желаю, благодаря Бога.

Его ексцеленціи покорный слуга Митрополитъ Амбросій.

Въна. Генваря 26/февраля 7 дня 1848 года.

i) Второе предписаніе министра графа Инцаги 1).

21/G. P. Die Aeusserung Euerer Hochwürden vom 7 d. M. Allerhöchst Seiner Majestät vorgelegt worden.

Allerhöchst Dieselben haben jedoch mit Allerhöchster Ents chliessung vom 22 d. M. Ihrer Bitte in das Lippowaner Kloster zu Bielokrynitza in der Bukowina zurückkehren zu dürfen, keine Folge zu geben, sondern zu befehlen geruhet, dass Ihnen bekannt gegeben werde Ihre Rückkehr in die Bukowina dürfe nicht mehr Statt finden.

Nach diesem Allerhöchsten Befehle kann von einer ferneИзъяснение вашего преосвященства отъ 7 сего мъсяца его императорскому величеству представлено.

Его величество по высочайшему рашенію отъ 22 сего текущаго масяца, вашему прошенію, чтобъ возвратиться въ Бълокриницкій монастырь, состоящій въ Буковинъ, не соизволяетъ, но благоизволило повельть, чтобъвасъ увъдомить, что ваше возвращеніе въ Буковину не можетъ больше маста имать.

Послъ сего высочайшаго -акад за вашей на даль-

<sup>1)</sup> Бълокр. арх. Нёмецкій текстъ печатается съ копіи, писанной на гербовой бумагів въ 15 крейцеровъ и засвидітельствованной тіми же подписями, что на документів, напечатанномъ выше подъ буквою е, а русскій — съ экземпляра, писаннаго Алимпіемъ. Русскій переводъ напечатанъ у Павла въ Ист. стр. 216—217.

ren Wirksamkeit Eurer Hochwürden für die Lippowaner in der Bukowina keine Rede mehr sein.

Ich sehe mich vielmehr in der Nothwendigkeit Euer Hochwürden aufzufordern, um Ihren Entschluss demgemäss zu fassen, und ihn mir, jedoch noch innerhalb von acht Tagen zur Genehmigung anzuzeigen, wobei ich noch bemerke, dass Euer Hochwürden nur bis zu meiner Erledigung dieser Ihrer Anzeige sich in Wien aufhalten können.

Wien den 24 Februar 1848. Der Oberste Kanzler Inzaghi. нъйшее время дъятельности для липовановъ въ Буковинъ не можетъ быть больше ни слова.

Я на это за нужное поставляю ваше преосвященство понудить, изразить по сему свою рёшимость (возвратиться къ патріарху, или на заточеніе) и мий таковое въ осмы дней представить; къ чему я еще замичаю, что ваше преосвященство только до моего отданія таковаго вашего повазанія въ Віенню пробыть можете.

Въна 24 февраля 1848 года. Высочайшій канцлеръ Инцаги.

 і) На второе предписаніе министра графа Инцаги отъ митрополита поданное прошеніе<sup>1</sup>).

#### Ваше высовопревосходительство!

Изъ высоваго вашего предписанія, отъ 24 прошедшаго освраля, увидёль я всевысочайшее императорское рёшеніе, отъ 22 того же мёсяца, что его величество благоизволило повелёть не возвращаться мнё боле въ Буковину въ монастырь Белокриницу, и вслёдствіе сего всевысочайшаго повелёнія о дёнтельности моей для липовановъ въ Буковинё не было бы больше ни слова.

Для чего я съ глубочайшимъ страхопочитаниемъ принялъ всевысочайшее императорское о семъ повеление и,

<sup>1)</sup> Бълокр. арх. Напечатано у Павла въ Ист. стр. 217-222.

не противляясь высокой его величества воли, повинуюсь царской его власти, какъ то я я всегда быль повиненъ и послушенъ высшему начальству, которое дано намъ отъ-Бога къ общему нашему спасеню и пользъ.

Однаво объ изыскуемомъ отъ меня чрезъ высокое ваще предписание о семъ изражения со ужасомъ и трепетомъ сердца отвъчаю вамъ, что я по нечаянномъ таковомъ несчастія ниванъ не въ состоянія рішительно что для себя сказать. Ибо намъреніе мое съ самаго начала было подъ щитомъ царско-императорской милости, которую его величество благоизволило подать старовърческому народу въ Буковинъ, найти для моего спасенія и въ старости моей желаемое спокойствіе, дойти въ тихое пристанище. Для чего я, видя еще въ Константинополь всевысочайшее императорское позволение въ рукахъ депутатовъ, сущаго въ Буковинь, старовърческаго общества и удостовърясь о таковомъ всевысочайщемъ позволения для привезения себв изъ-заграницы архіерея, рашился и пришель я, утверждаемь натомъ основаніи, чтобъ жить въ ніздражь счастивівшей императорской державы, какъ то върный подданникъ, въ которой уже по всевысочайшей царской милости и по сердечному моему желанію и причислень въ австрійское подданство, до самаго моего последняго издыханія моляся-Всевышнему о здравім и долгольтной жизни всемилостивъйшаго нашего императора и державы отца, чего ради и настоящее мое несчастіе бываеть столь горчайшее, сколько была и слаждышая моего благополучія надежда. Я не плачу о лишеніи моей прежней митрополіи Босанской: тамо бо виновны мусульмане, враги вреста Христова; но всего прискорбиве, что ныив уже и подъ скипетромъ христіанскаго императора второе новое подъемлю наказаніе въ дишеніи нововрученной мив паствы и новоучрежденнаго архіерейскаго престола въ Бълокриницъ, да еще надъ всемъ темъ, вовсе противъ совести моей, ово убежденіемъ, ово угроженіемъ или отступить вспять и возвратиться въ патріарху, или вкусить въчнаго заточенія. Потому



## объявленіе.

#### поступили въ продажу:

- 1. Матеріалы для Исторіи раскола, томъ 9-й, содержащій опроверженіе челобитной Никиты, составленное Писаніемъ Лигаридомъ. Цівна безъ пер. 1 р. 50 к., съ перес. 1 р. 75 к.
  - 2. Указатель къ "Братскому Слову" за пятнадцать лѣтъ существованія (1875, 1876, 1883—1895). Составленъ Н. А. Колосовымъ. Цёна безъ перес. 40 к., съ перес. 50 к.
  - 3. Ко дню перваго годичнаго поминовенія въ Бозѣ почившаго архимандрита Павла. (Наша переписка за 1867—1879 гг.). Издалъ Н. Субботинъ. Ц. безъ перес. 1 р., съ перес. 1 р. 20 к.
  - 4. Льтопись происходящихъ въ расколахъ событій за 1897 г. Ц. безъ перес. 40 к., съ перес. 50 к.

За книгами слъдуетъ обращаться въ редакцію "Братскаго Слова".

- 5. Разсмотрѣніе книги новаго раснольническаго писателя, лжепопа Механикова. Е. Антонова. Цѣна бевъ перес. 1 р. 20 к., съ перес. 1 р. 50 к.
- 6. Замъчанія на раскольническую брань, именующую себя "Бронею правды". Е. Антонова. Цёна безъ перес. 25 к., съ перес. 30 к.
- 7. Воспоминанія о жизни въ расколь и обращеніи въ православіе. Е. Антонова. Цівна съ перес. 25 к.
- 8. О правъ церкви измънять церковныя постановленія, обряды и обычаи, существа въры не насающіеся. Свящ. С. Маркова. Изд. 2-е, исправленное и дополненное. 1898 г. Цъна безъ перес. 10 к.

За книгами обращаться въ Москву, Никольскій Единовітрческій монастырь, что въ Преображенскомъ.

#### о подпискъ

HA

# rpatskos saoro

въ 1898 году.

Братское Слово, журналь, посвященный изученю раскола, будеть выходить книжками (не менье 10 печатныхь листовь) каждый мьсяць, за исключенемь двухь льтнихь (іюня и іюля). Каждыя 5 книжекь составляють томь изданія, объемомь не менье 50 печатныхь листовь, съ однимь общимь счетомь страниць; два такихь тома (не менье 100 печатныхь листовь) составляють полное годовое изданіе журнала.

Подписная цѣна *Братскаго Слова* за полный годъ, или за 10 книжекъ, составляющихъ два тома, 5 руб., безъ пересылки, 6 руб. съ пересылкою.

Подписка принимается: въ Москвъ, въ редакціи (Харитоньевскій пер. церковный домъ, кв. № ІІ), и въ конторъ Печковской (Петровскія линіи); въ С.-Петербургъ у И. Л. Тузова (Садовая, Гостинный дворъ, № 45). Иногородные благоволять обращаться исключительно въ Редакцію.

Редакція не отвъчаетъ за исправную доставку журнала подписавшимся въ иныхъ мъстахъ, кромъ указанныхъ выше.

Въ Редакціи можно также получать *Братское Слово* за 1883 г. (цѣна безъ пересылки 2 руб. 50 коп., съ пересылкой 3 руб.), за 1884, 1886, 1887, 1888, 1889, 1890, 1891, 1892, 1893, 1894, 1895, 1896 и 1897 гг. (цѣна безъ пересылки 5 руб.), съ пересылкою 6 руб.).

Редакторъ Н. Субботинъ.

Отъ Московскаго Духовно-цензурнаго Комитета нечатать довволяется. Москва, поня 20-го дня 1898 года.

Цензоръ протојерей Іоаннъ Петропавловскій.



HECKMAN BINDERY INC.

**DEC 98** 

Bound -To -Please N. MANCHI INDIANA 46

Digitized by Google



Google